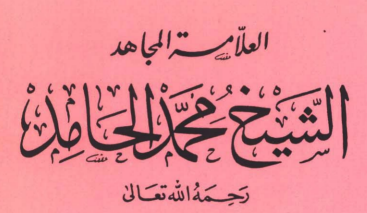
على الأسامين



ستأليف عبرهميرمحودهماز

ولرالفتاع

This file was downloaded from OuranicThought com



الطبّعة الرّابعيّة م

جموف الطبع مجنفوظة

يشق - حلبوني -ص.ب : ٤٥٢٣ - هاتف : ٢٢٩١٧٧

بيروت - ص. ب : ١١٥/٦٥٠١ - هاتف : ٣١٦.٩٣

﴿ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الل

# بسه والله المحالجي

# مقردمةالولفت

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على سيد المرسلين ، وإمام المتقين ، وعلى آله وصحبه ، وتابعيهم و من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. أما بعد :

فإن مصبة الاسلام الكبرى في هذا العصر ؛ فقده لعامأته الحاملين السريعته ، والمتمسكين بسته. فقد بالته هم ركائزه الفكرية ، ودعاماته العامية ، وبها قيامه وعليها بنيانه . وهذا فضلاً عن خسارته للهاذج الحية التي تتمثل الاسلام سلوكاً عملياً ، واتدعو الناس بمنهجها العملي إلى الاقتداء بها ، وإن وجودها بين الناس ؛ تذكير لهم بالاسلام وحقائقه ، فتضيع فحموت العاملين تغيب المثل العملية من صفوف الأمة ، فتضيع عليها معالم الطريق .

والسبب الرئيسي لهذا ، إعراض المسلمين عن دينهم ، وزهدهم في علومه ، حتى أصبحت بضاعته كاسدة وسوقه معطلة ، ولقد حذر النبي حلى الله عليه وآله وسلم من هذا المصير السيء ، الذي آل إليه المسلمون

في حديث شريف نفيس، يعتبر من أعلام نبوته صلى الله عليه وآله وسلم. ففي صحيح مسلم أن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: « إن الله لايقبض العلم انتزاعاً من الناس، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء ، حتى إذا لم يترك عالماً ؛ اتخذ الناس رؤوساً جبالاً، فسئاوا ، فافتر ابغير علم ، فضلوا ، وأضلوا ». واثن غابت عنا الناذج السلوكية الحية المتمثلة بالاسلام ، فلا أقل أن نسعى إلى تسجيل صفاتها ، وتحبير آرائها ، ونهج حيانها . علنا في هذا ، نضع قساً من النور في طريق الجماهير ، تنامس بواسطته بعض معالم الطريق ، ونقدم للناس ناذج علية سلوكية عن الاسلام ، عاشت في هذا العصر متحدية كل أباطيله وضلالاته ، معبرة عن حقيقة الاسلام وخساوده ، وصلاحيته للإنسان في كل زمان ومكان .

ولقد كان سيدي الشيخ محمد الحامد رحمه الله تعالى ، علم الأعلام الاسلامية في هذا العصر : فكراً ، وعلماً ، وسلوكاً . لا أقول هذا بدافع المحبة له رحمه الله ، إنما أقوله بقناعة الباحث المدقق المحتق، فلست كبعض المريدين ، الذين طغت عواطف المحبة لشيوخهم على عقدولهم وتفكيرهم ؛ فتراهم يحلونهم المكانة السامية الرفيعة في قلوبهم وعقولهم ، دون أن يكون منهم نظر إلى ما يعتري الانسان من ضعف البشر أمام عواطفه البشرية وغوائزه الفطوية . والسبب في هدذا أنه – رحمه الله تعالى – ماكان يعود تلاميذه على هذا ، إنما كان يعودهم على البحث عن الحق أياكان مصدره . والرجل من يجمع الناس على الحق العلى نفسه ،

وكذلك كان رحمالة تعالى موعلى ضوء منهجه هذا سرت في هذا الكتاب، وسيرى القارئ ، أن الكتاب ليس مجود مدح من تلميذ لشيخه ، كما عهدنا في كثير من التراجم التي ألفها التلاميذ عن شوخهم ، إنما هو دراسة علمية ، لحياة شخصية علمية من شخصيات الاسلام الكبرى في هذا العصر ، مع دراسة لآرائه ومنهجه ، وهي الغياية من الكتاب . فهم المهات في هذا الزمن ، أن نتعرف على دأي ومنهج الرجيل المسلم في الكثير من قضايا العصر الحاضر .

وعلى الرغم من أني لم آل جهداً في استقصاء كل ماعرفته عن سيدي رحمه الله تعالى ، أعترف بتقصيري عن الإحاطة بكل جوانب شخصيته العظيمة ؛ ولهذا لن يجد من أسعده الحظ بمعرفة سيدي في هذا الكتاب ، الصورة الكاملة التي عرفها للشيخ ، وليس الحبر كالعيان .

فمعذرة ياسيدي ، فأنتم البحر لحكن بلا ساحل ، وهذا الكتاب منكم وإليكم ، وما هو إلا كقول الغائل :

كالبحر يسقيه السحاب وماله فضل عليه لأنه من مائه ولما لج بي الحوص على كتابة كل ما يتعلق مجياته رحمه الله تعالى ، ماشه مشهدته منها وما غاب عني ، استعنت بشققه ورفيقه على درب الحياة ، الاستاذ الكريم عبد الغني الحامد حفظه الله تعالى ، ففتح لي قلبه ، وقدم لي الكثير من الحقائق عن حياة سيدي وحمه الله ؛ خاصة ما يتصل لي الحليا الأولى .

كما قام أخي الكريم ، السيد عبد اللعز الحامد حفظه الله ابن سيدي بجهد مبرور مشكور ، في جمع آثار والده الأدبية : النثرية ، والشعرية ،

وكان فضيلة الشيخ عبد الباسط أبي النصر خلف ؟ صاحب القدم المعلى في رفع صرح الكتاب، فقدتفضل حفظه الله حفظه الله على الرسائل التي كتبها سيدي و رحمه الله تعالى و إلى شيخه العظيم الشيخ محمد أبي النصر خلف قدً "س سرء ، وهي كما سيرى القارىء زبدة الكتاب وعمدته ، خاصة في مجث التصوف ، وهذا فضلا عن المعلومات الكثيرة التي قدمها لي عن والده وجده رحمها الله تعالى .

فجزاه الله وكل من ساهم في هذا الكتاب خير الجزاء ، وخاصة فضيلة الشيخ محمد على المراد ، الذي ساعدني في الحصول على بعض مراجع الكتاب العامة .

لهم في هـذا الكتاب يد شريفة كريمـة ، يُكافئهم الله تعالى عليها بفضله وكرمه .

أما الكتاب ، فقد جعلته خمسة أبواب :

الأول منها : لمراحل حياته رحمه الله تعالى .

وثانيها : لمنهجه العلمي ، وآثاره العلمية .

وثالثها: لتصوفه ، وآرائه في التصوف ، ونظرته إليه ، مع تعريف بالطريقة النقشندية وشيخه فيها .

ورابعها : لبعض شمائله الحلقية .

وخامسهـا : لآثاره الأدبية من شعرية ونثرية .

وإن كان لي رجاء من تأليف الكتاب ، فهو رجاء الغفوات ، والموت على الإيمان ، ودعاء الإخوان .

جماة في ٤ شوال ١٣٩٠ هـ الموافق ١ | ١٢ | ١٩٧٠م

الفقير إلى الله تعالى عبرهميركموههماز



الله والله والما و







# خستاة

حماة إحدى المدن الرئيسية الكبرى في بلاد الشام ، تقع على طريق دمشق حلب ، شمال مدينة حمص ، على نهر العاصي . وهي من المدن القديمة ، ويرجع بعضهم أنها أنشنت في الألف الحامسة قبل الميلاد . وتعاقب على سكناها العديد من الأقوام . ازدهرت قبل الميلاد عندما سكنها الآراميون، وجعلوها مركزاً لملكة حماة الآرامية ، وازدهرت كذلك بعد الفتع الاسلامي ، وخاصة في عهد الأيوبيين ، وقد أعاد نور الدين زنكي بناءها ، بعد أن خربها الزلزال سنة ٢٥٥ هـ - ١١٥٧ م ، وهي المدينة الوحدة التي لم تمكن الصليبون من دخولها أثناء الحروب الصليبة . وازداد ازدهارها سنة ١٣٠٠ م عندما ولتى عليها السلطان ناصر (١) المؤرخ الشهير إسماعيل أبا الفداء ، ولا زالت إلى الآن تسمى والأدباء والشعراء . ولقد أنجبت حماة الحكثير من العلماء والأدباء والشعراء .

اشتهرت حماة بمناظرها الطبيعية الرائعية ، وبساتينها ذات الظلال

(١) مو الملك الناصر محمد بن قلاوون

+9-

الكثيفة الوارفة ، وبنواعيرها التي سارت بذكوها الركبات ؛ حتى سميت حماة باسم « مدينة النواعير» قال عنها ابن سعيدالأندلسي: « وفي حماة مسحة "أندلسية ، أه . كما وصفها الرحالة ابن يطوطة ، فقال : « حماة إحدى أمهات الشام الرفيعة ومدائنها البديعة ، ذات الحسن الرائق والجمال الفائق ، تحفها البساتين و الجنات ، عليها النواعير كالأفلاك الدائرات ، يشقها النهر العظيم المسمى بالعاصي (١) ، أه

#### الشيخ محمود الحامد

وفي حماة عاش الشيح محمودا لحامدو الدسيدي رحمها الله تعالى، غلبت عليه صفة التصوف واشهر بها ، وكان حار المزاج حاد الطبع ، كثيراً ماتطغى عليه الأحوال الشديدة ، على جانب كبير من الصلابة الدينية والورع ، عفيف النفس ، كريم القلب ، يعيش من كتابه الذي أنشأه لتعليم الأطفال القراءة والحكتابة . ولقد حدث سيدي كثيراً ، فيا يذكره عن والده ، وخاصة أحواله الشديدة ؛ حتى إنه وإخوته ، فيا يذكره عن والده ، وخاصة أحواله الشديدة ؛ حتى إنه وإخوته ، ما كانوا يجرؤون أن يناموا معه في غرفة نومه ، وإذا ساروا في البيت أثناء نومه ، حوصوا على الهدوء والسكون ؛ لذلك كانوا يسيرون على وثوس أصابعهم . ولقد د تربى وتلقى التصوف على يد الشيخ الكبير وغيد الفتاح العبد رحمه الله تعالى ، الذي تتلمذ على يد الشيخ محمد سلمان عبد الفتاح العبد رحمه الله تعالى ، الذي تتلمذ على يد الشيخ محمد سلمان

<sup>(</sup>١) انظر مجلة العمران العدد الخاص عن حماة .

الأروادي رحمه الله تعالى ، وهو أحد خلفاء مولانا خالد النقشبندي رحمه الله تعالى .

ولقد كتب مفي حماة السابق الشيخ عدسعيد النعسان رحمه الله تعالى مذكراته ، يوم الاثنبن ٢٠ من شهر دابيع الأول ١٣٣٤ هـ ، فقال: د. وفي اليوم نفسه كانت وفاة المرحو الشيخ محمود الحامد شيخ الطريقة النقشية بحباة ، خليفة المرحوم الشيخ عبد الفتاح العبد ، وكان الشيخ محمود المذكور من الصالحين الجامعين على الله (١١) ، يلقن الطريقة ، وتتلمذ له كثير من المريدين وانتفعوا به ، وكان لجنازته وقع في نفوس الحويين ، خوج فيها كثير من العلماء وأهل الطرق والأعيان ، وصلى عليه الشيخ محمد على بن المرحوم شيخنا الشيخ سليم المواد ، . . . أه .

ويجدر بي ، أن أنقل في يلي جزء أمن مقولة كتبها سيدي رحمه الله في شبابه ، تحدث فيها عن الرحمة التي أو دعها سبحانه في قلوب الآباء والأمهات ، تظهر لنا اللوعة التي كان عاني منها لفقده والديه : « لامرية أن الشفقة موجودة في كلا الوالدين ، والكنها في الأم أكثر ، بل لو قارنا بينها ؛ لوجدنا أن رحمة الأب جزء من أجرزاء من رحمة الأم ، وهذا أمربين لايجتاج إلى بوهان ولا جدل ، لكن لو أردنا أن نعرف مقدار الحب الذي يضمره الابن لأبويع ، وهمل هو متفاوت ياترى ، أم همو على السواء ? ومن هو الأولى بزيادة الحب والبر والكرامة من الآخو ?

<sup>(</sup>١) الجامع على الله : هو الذي يحمل الناس على تقوى الله وطاعته .

هذا السؤال مجتاج الجحيب عنه ، لان يكون قد حَي حياة عائلية ، تقلب في أعطاف نعمتها ، وحينئذ تسهل عليه الإجابة ، إذ يكون حبه لأوفرهما عليه حناناً ، وأعظمها إليه إحساناً . أما أنا ؛ فإن أجبت عن هذا السؤال ، فالجواب يكون بلسان العلم بما شاهدته من أحوال الناس ، لابلسان الذوق الكامل والوجدان التام ، إذ أني منيت بفقد أبوي وأنا طفل يافع ، لا أقدر على التمييز والتفرقة بين الأمسور التي تحتاج إلى نظر وتفكير .

على أني لاأزال أذكر من عهد الصبا ، أني كنت حسين أستعق التأديب من والدي رحمه الله تعالى ، كنت أفرق وأخاف ، فأجد من أمي رحمها الله تعالى ملجأ وملاذا ، أحتمي به ، وأخلص من الضرب ، وإني غير ناس امتنانها على "رحمها الله تعالى بذلك ،. أه

### ولادَتهُ

في هذا البيت ، بيت العلم والتصوف ، ولد سيدي رحمه الله تعالى سنة ١٣٢٨ ه – ١٩١٠ م ، وكانت ولادته بعد انقطاع حمل أمه عدداً من السنين ، حتى شكا والده إلى بعض خواصه انقطاع حمل زوجته ، فأخبروه أنه كان في حمص شيخ مبارك اسمه الشيخ سليم خلف (١) ، يكتب بعض الكلمات على ورقة يعطيها لمن تشكو إليه انقطاع حملها ،

<sup>(</sup>١) ستأتي ترجمته في الباب الثالث من هذا الكتاب .

فتلحسها ، فتحمل بإذن الله تعالى ، ولقد توفي ؛ لكن ولده الشيخ محمد أبو النصر يقوم مقامه في هذا ، وهو يتردد على حماة لتفقد مويديه . ويتقدير الله سبحانه كتبت الورقة بيد الشيخ أبي النصر ، وحملت الأم بعد ذلك بإذن الله تعالى ، وولد الشيخ رحمه الله تعالى . سمعت هذا الحديث من سيدي عدة مرات ، وأشار رحمه الله إلى هذه الحادثة بعد ذلك في إحدى قصائده التي يمدح بها شيخه أبا النصر بقوله :

فيا سيدي إني ببابك واقف ولله تبت في بجر الضلال كثيراً وأنسى لمثلي أن يصدو لي بكم مصلات تبدت حين كنت صغيراً

وعاش في كنف والديه وبين أخويه ستة أعرام تقريباً ، وفجع في السادسة من عمره بوالده ، وفي العام نفسه فجع أيضاً بأمه ، وذاق مرارة البتم والفقر عدداً من السنوات، وكانت من أشد السنوات التي موت على البلاد ، وهي سنوات الحرب العالمية الأولى .

وكان والده يتحدث مراراً أن ولده هذا سيكون عالماً ، ورآه موة بعض الصالحين ، فأسرع إليه مقبلًا ومعانقاً وهو يودد : الشيخ محمد ، الشيخ محمد .

ولما مرض الوالد مرض الوفاة ، التد به القلق على أولاده ، خاصة وأنه لم يتمكن في خلال حياته كلها ، أن يوفر لهم شيئًا من المال يتوكه لهم ، والبلاد تلفها المجاعات والأوبئة طلة الحرب العالمية الأولى ، فأخذ يبحث عن وصي يوصيه عليهم ، فلم يجد أحداً ؛ لأن كل إنسان يشغل خلال الأزمات بنفسه ، فما كان منه إلا أن أوصى الله عليهم ، فكان



يردد في موض وفاته : ﴿ إِنِي أُوصِي الله على أُولادي ﴾ وأشار إلى ولده الكبير بدر – وكان حينئذ في سن الجامسة عشرة من عمره – ليقترب منه ، فهمس في أذنه بكامات ، أوصاه بها أن يعتني بأخويه الصغيرين...

#### اليستيان

كانت وفاة الوالد في تلك الظروف القاسية ضربة شديدة ، تبعتها أخرى بوفاة الوالدة ، فلم تحتمل العائلة الصغيرة شدة هذه المصائب ، فتفرق شمل الإخروة ، واضطر الأخ الكبير للانفصال عن أخويه الصغيرين .

فكيف اجتاز اليتمان سنوات الحرب العجاف بضعفها وفقوهما ؟. أذكر أن سيدي رحمه الله تعالى ، حدثني عن هذه المرحلة في حياته ، في إحدى رحلاته التي تشرفت بخدمته أثناءها ، حدثني عن مشاعر الألم التي كانت تحز في نفسه ، وتمرور في فؤاده ، دون أن يستطيع في ذلك الوقت التعبير عنها ، وأذكر من حديثه أنه قال لي : « لو كان لليتم لسان يبين به عن لوعاته وآلامه ؛ لأبكى الحجارة الصاء ، مرت بنا أيام ، كنا كثيراً ما نبقى في المدرسة في فرصة الغداء دون طعام ، معظم التلاميذ يذهبون إلى بيوتهم ، ونحن نبقى في المدرسة ؛ لأنه لم يكن لنا بيت ولا طعام ، حتى إن أخي كان يبكي أحياناً من شدة يكن لنا بيت ولا طعام ، حتى إن أخي كان يبكي أحياناً من شدة الجوع ، أما أنا فكنت أشغل نفسي باللعب عن آلام الجوع » وحدثني

مرة كيف عثر في الطريق على ليرة ذهبية المحملها وهو لا يعرف حقيقتها لأنه مارأى مثلها في حياته ، ورآها أخره بدر معه وهو يلعب بها ، فأخذها منه ليشتري لنفسه وأخويه حاجات العيد المقبل الضرورية ، وحدثني عن فرحته الكبرى لأول مرة في هذا العيد ، بالحذاء الجديد ، والثوب الجديد ، ولعبة القطال الآلي التي وعده أخوه بها ، عندما أخذ منه الليرة الذهبية (١) . ولنستمع إلى الأستاذ عبد الغني الحامد - حفظه الله - يحدثنا عن هذه المرحلة :

رزىء محمد بموت أبيه وهو في السادسة من عمره ، وفي أقل من سنة بعد وفاة آبيه ، توفيت واللته ، فأصبح يتم الأبوين ، وكان قد انقطع بموت أبيه مورد العائلة من المال ، فيلم يكن أخوه الأكبر بدر الدين قد زاول من قبل ذلك عملا ، فهو لايزال يومئذ طالب أفي المدرسة الإعدادية ، لم يتجاوز الحامسة عشرة من العمر . فاجتمع الرأي من الأقارب والجيران على تفريغ دار العائلة ، وإيجارها لمدة طويلة ، وبيع مافيها من الأتاث والمؤن ، وحفظ المال المتجمع عند رجل أمين ، لكون هذا المال نفقة لمحمد أخه الأصغر عبد الغني ، بعد أن أخذبدر الدين حصته منه ليفقها على نفسه في إلمام دراسته . لكن بدر الدين قطع تحصيله الثانوي ، والتحق بمدرسة دار المعلمين بدمشق ، مختصر بها الطريق في الوصول إلى عمل يتدارك به أمور المعيشة له ولأخويه .

<sup>(</sup>١) تصدق رحمه الله بعد ذلك على الفقراء بقيمة هذه اللبرة بعد أن أخبره أخوه بها .

وخوج محمد وعد الغني من الدار وهما طفلان صغيران ، لم مجملا منها إلا أمتعـــة النوم والثباب ، وألحقا أول الأمر ببيت عمها ، ثم صارا ينقلان إلى بيوت أخرى متعـــددة من بيوت الأســـر الفقيرة : بيت منها لأرمــلة ذات أولاد ، وبيتان لرجلين متزوجين ذوي أولاد كثيرين ، فيضان إلى أفراد كل أسرة من هذه الأسر على التوالي بأجور من المال معينة ، تدفع لككل أسرة بما هـو محفوظ لها عند الرجل الأمين . وكانت هذه الأسر تسكن في أطراف البـــلد ، عند الرجل الأمين . وكانت هذه الأسر تسكن في أطراف البـــلد ، وتعيش في حالة بؤس وفقر شديد ، بيونها من اللبن والطين ، وأرض دورهامن التراب ، وطعامها خشن قليل، فلمايشبع ، والدنيا كلها يومثذ تلفها مجاعة الحرب العالمية الأولى ، فيذهب الجوع كل يوم بالعشرات .

ودامت الحال بمحمد وأخيه الأصغر هكذا مدة سنتين ، كان بدر الدبن خلالها يتردد عليها آتياً من دمشق، فياسى كل الأسى حين يراهما في بيوت تلك الأسر ويرى الحرمان الذي يعانيانه عندها من كل شيء ، وكيف كانا يعيشان بين أولادها الغارقين في الجهالة والإهمال ، بما حمله على قطع دراسته في دار المعلمين ، والعودة إلى حماة ليتولى شانها ، ويسعى في طلب الرزق لإعاشتها وتعليمها ، ولا سيا أن المال المدخر قد أوشك على النفاد .

جهد بدر الدين في طلب الرزق، فزاول بعض أعمال البيع والشراء الفردية ، وعمل وكيلا في مزرعة ، وشارك في دكان صغيرة لمواد التموين المنزلي ، والتجأ بأخويه محمد وعبد الغني في أثناء ذلك إلى بيت أخواله ، فأعطي غرفة عندهم، ولما أن توفر لديه بعض المال استأجر

غرفة منفردة في دار منعزلة نقل إليها ألحويه ، وقد كان لهما في كل مامر بمكان الأم والأب a . أ ه .

## نشأت ألمايكة

تابع الأستاذ عبدالغني حديث عن نشأة أخيه العامية، فقال : « لم يعفل بدر الدين عن تعليم أخيه محمد حتى في أشد أيام البؤس ، فقدأدخله المدرسة الابتدائية ، وهو ما يزال في الفاترة التي كان يعيش فيها عند الأسرالفقيرة في أطراف البلد ، وأيقظ فيه روح الجد، لما كان يرى فيه من مخايل الذكاء ، فلم يقبل منهوهو في الصف الاول إلاأن ينال الدرجة الأولى على رفاقه ، فحقق محمد لأخيه لما أراد منه ، وفاز بالدرجة الأولى للهلك العام . وتابيع بعد ذلك سيره في المدرسة من صف إلى صف. و في السنة الثالثة من دراسته ، المرجت الحاة لهللا لأخيه بدر الدين منبعد الشدة ، على أثر انسحاب الأثراك من سورية وقيام الحكم الفيصلي فيها ، فقد تسلم الشيخ سعيد النعساني مفتى احماة السابق إدارة المدارس الرسمية في البلد، وكان صديقاً لو الده، فعلما معلماً ابتدائياً سنة ١٩٢٠م، واتسع بذلك نطاق العيش بعض الشماء له ولأخويه ، واستمر الأمر هكذا حتى أنهى محمد موحلة الدراسة الابتدائية ، وتخوج من الصف السادس سنة ١٩٢٢ م ، فأدخله أخره اللدرسة الإعدادية ، وفي نيته أن يتابع له تحصيله فيها للعاوم العصرية ، السكن محمداً لم ينسجم مع بيثته الجديدة في المدرسة ، وشعر بنفرةمنها ﴿ وَبِدَا عَلِيهِ النَّقَصِيرِ فِي دروسها،

فإن مله إلى العلم الشرعي والتزامه حلقات بعض الشوخ في طله ، وسلوكه الدبني الصارم ؛ كل ذلك لم بلائم بينه وبين بيئة هذه المدرسة. وشعر أخوه أنه محمله على الذهاب إليها حملًا ، وأنه يقسر وعليها من غير رغبة منه ، فوجد أن الاستمرار على هذا ضرب من العمل الفاشل ولا يهىء لأخيه في المستقبل عملًا يعتمد عليه للعيش ، فأخرجه من المدرسة الإعدادية سنة ١٩٢٣م، ووضعه عند معلم خياطة للملابس العربية، ليتعلم عنده مهنة الحياطة ، ويتابع معها طلب العلم الشرعي كما يويد ، فكان محمد يعمل في النهار في الدكان، ومحضر بعد المغرب دروس العلماء في المساجد ، وينضم بعد العشاء إلى الحلقات الحاصة الطلب العلم . على أن الأمر لم يطل به على هذا النحو كثيراً ، ففد افتتحت في حماة مدرسة دار العلوم الشرعية سنة ١٩٢٤م ، فرغب محمد في دخولها ، وكان أخوه بدر الدين في تلك السنة في دمشق يتمم دراســـة الصف الأخير من دار المعلمين ، فأرسل خاله الشيخ سعدد الجابي يستشيره في إدخاله فها ، فأَقَر بدر الدين الفكرة ، وعلى الفور ترك محمد دكان الخياطة ، ودخل المدرسة الشرعة ، وتعين بذلك مستقله العلمي » . أ ه .

#### المدرسة إلشرعية فحماة

كانت أيام المدرسة الشرعية أسعد أيام حياته رحمه الله ؛ ففيهاتحدد مستقبله العلمي الشرعي الذي كان يطمـح إليـه ، وفيها ظهرت عملياً إمكاناته الفكرية الهائلة التي تفضل الله بها عليه ، فرغم صغر سنه بين

أقرانه من طلاب المدرسة كان الاول بينهم . وما كان رحمه الله يهتم المثون المعيشة ، إنما كان همه في إرواء ظماه العلمي وإشباع طموحه الفكري ، ولم تركن المدرسة الشرعة أكافية له ، بل كان يتردد صباحاً ومساء على الدروس العلمية الحاصة التي كان يعقدها بعض الشيوخ في المساجد لحواص طلابهم ، حتى بلغ عدد الحلقات العلمية التي كان يحضرها ترجم الله تعالى . وهيأ الله له في المدرسة وخارجها شيوخاً صالحين ، تحدث عنهم ، فقال :

و تأثرت بكثير من أساتذتي وشيوخي الذين لهم الفضل الكبير على ، كفضلة خالي الكريم الأستاذ الشيح محمد سعيد الجابي المدرس العام في حماة رحمه الله تعالى (' ) فهو الذي دفعني في سبيل العلم الديني، وأقر أني مبادىء العلوم الدينية .

ومنهم فضلة أستاذي الفقيه الجليل ، شيخ الشافعية في حماة ، ورئيس جمعية العلماء فيها ، الشيخ محمد توفيق الصباغ أدام الله توفيقه وجزاه الله عني وعن زملائل طلاب خيراً ، كان مديراً لدار العلوم الشرعية ، وكان يبذل جهداً كبيراً في تثقفنا وتعليمنا ، ويحنو علينا حنو الوالد الرحيم على صغاره . أسال الله له طول البقاء في توفيق وصلاح .

ومنهم سماحة الأستاذ الجليل الثيين محمد سعيد النعساني مفتي حماة ، ذو الباع الطويل في العلوم والعارف ، فقد كان له مع فضل

<sup>(</sup>١) توفي سنة ١٩٤٨ م٠

التعليم فضل رفع الهمة إلى معالي الامور ، والترفيع عن سفاسفها ، وما يزال أسعده الله في قيد الحياة (١) قد جاوز المائة من العمر ، ونزل به مرض الشيخوخة ، ولزمته العلة . أسأل الله له العافية .

ومنهم فضية عمي والد زوجتي ، الأستاذ الفقيه الحنفي ، الحجة العالم العامل ، التقي الورع ، الزاهد في الدنيا ، شمس علماء حماة وبدر شيوخها ، الشيخ أحمد المواد رحمه الله وبارك عليه ، إنه من شيوخي الذين لهم علي فضل التربية والتعليم ، وقد أكرمني الله فجعلني صهراً له على ابنته ، وقد كان هذا قبل أن يكون لي مورد رسمي ومنزل آوي إليه ، ولي التوكل على الله سبحانه والايمان به والوثوق بما عنده . كانت الفتوى في حماة وقراها تدور عليه وترجع إليه ، فقدكان أمين الإفتاء ، ولم تصدر عنه فتوى غير صحيحة ، وقدقال فيه سماحة العلامة الجليل مفتي الشام الأستاذ الشيخ محمد شكوي الأسطواني رحمه الله تعالى : منه تؤخذ الفتوى ) أه (٢).

### المدر للله اکنسرونیّة الشرَعیّة فی حَلَبَ

وفي سنة ١٣٤٧ هـ - ١٩٣٨ م أنهي رحمه الله تعالى دراسته في مدرسة حماة، فرحل في السنة نفسها إلى حلب يبحث عن منهل علمي جديد

<sup>(</sup>١) توفي رحمه الله بعد ذلك قبل سيدي بنحو ثلاث سنوات .

<sup>(</sup>٢) ضيف الحضارة .

يروي منه ظمأه العلمي، فها الله سبيل الانتساب إلى المدرسة الحسروية الشرعة فيها ، وكانت تعتبر في ذلك الوقت أرقى المدارس الشرعة في بلاد الشام ، فالتدريس فيها منوط بنخة من العلماء السكبار ، فضلا عن المناهج الواسعة التي كانت تدرس فيها . هذه المرحلة من مواحل طلب العلم ، تعتبر أهم المراحل في حاة سيدي ، ففيها ظهرت شخصيته العلمية بين أقوانه وحتى بين شيوخه ، فقد وصفه الشيخ أحمد الشماع وهو أحد شيوخه في المدرسة – قائلاً : « بحو علم لاتنزحه الدلاء » ولم يكن رحمه الله تعالى يكتفي بدروس المدرسة ، بل كان يحرص على شهود الدروس العلمية التي تنقى في مساجد حلب ، فكان يداوم على دروس عالم حلب الكيرة التي تنقد بعد ذلك كثيراً عن هذه الدروس ، وعن الفوائد العلمية الكثيرة التي جناهامنها .

ولم يحكن رحمه الله تعالى يقتصر في دراسته العلمية على كتب المناهج الرسمية ، بل كان يطالع الحكثير من المصنفات ، يدفعه إلى ذلك شغفه العلمي ، وحرصه على بناء شخصته العلمية بناء كاملًا ، وكم كان يذكر رحمه الله تعالى كلمة أخيه الأستاذ بدر الدين وهو في وداعه قبل سفوه إلى حلب ، قال له في حطة القطار : «أعوذ بالله من نصف عالم». قال الشيخ رحمه الله تعالى : « هذه الكلمة حفوت في قلبي ، ولا يزال قاثيرها في نفسي منذ أربعين سنة » .

وتحدث رحمه الله عن شغفه العالمي ، فقال : « وإِني أحمد الله تعالى على توفيقه وتيسيره إِياي المتوسع العلمي، ووضعه الشغف به في قلبي ، حتى إِني لأوثرالعلم على اللذائذالمادية التي يقتتل الناس عليها، ولو أني خيرت بين الملك والعلم، لاخترت العلم على الملك والسلطان، وذا من فضل الله علي وعلى الناس . ولم أكن فيا مضى من أيام دراستي مقتصراً على كتب المناهج الرسمية ، كلا . بل إِني كنت أطالع عديد الكتب من قديم المصنفات وجديدها ، ولن يسلس العلم قياده لطالبه إلابنحو هذا ، لأن المناهج الرسمية تعنى بتكوين الشخصية العلمية . أمامل الذهن بالمعلومات ، فطريقه المطالعة الواسعة يحدوها الشوق ويقودها الشغف»(١) أه .

وأما عن شيوخه في حلب ، فقد تحدث عنهم وعن تأثره بهم . فقــال :

« رحلت إلى حلب ، فانتسبت فيها إلى المدرسة الحسروية الشرعية ، وإنها لأرقى من مدرسة حماة الشرعية . وفيهاعلماء أجلاء ، فطاحل محققون ، تشد الرحال إليهم ، ويؤخذ العلم عنهم ، ويؤتسى بهم في الدين والحلق، منهم: الأستاذ الشيخ أحمد الزرقا الفقيه الجليل الذي لم أجلس إلى أفقه منه ، حتى المشايخ الذين تلقيت عنهم في مصر من بعد، بلئل الله ثراه وأغدق عليه شآبيب رحمته . كان يتفجر علما ، ويتفتيح بحقيقاً ، ويجري معرفة كالوادي إذا سال ، ولكان الفقه كان أمامه ، يأخذ منه ما يشاء ويترك منه ما يشاء ، وأشهد أنه كان وقتافاً عند حدودالله في بياناته العلمية ، فإن عرض له إشكال طلب إلينا أن نكتبه

<sup>(</sup>١) ضيف الحضارة .

له ، ثم يضعه في ثنايا عمامته ، ويأتينا في الغد بالقول الفصل ، وكان مقول : « العلم أمانة » وهذا الأستاذ الكبير أحد الذين تأثرت بهم من الناصة العلمية .

هذا إلى تأديبه لنا معشر طلابه ، وأخذه أيانا باحترام الأغمة والعلماء ، حتى من غير الحنقية ، ولا أزال أذكر قوله في حلقة الدرس: (إني أتصور الإمام الشاقعي رحمه الله تعالى جبلاً من العلم) وقد كان رحمه الله تعالى ذا همية عظيمة ، وشخوخة نيرة ، ولكنك إذا خالطته ، لمست فيه نفساً طبة متواضعة ، يمزج تقريراته العلمية بمزح الطف ، ومداعيات حاوة

ولم يكن من أهل الشطح والحبر ، الذين ينكرون فضل الفضلاء السابقين ، بل كان يتهم نفسه ، ويقول : « استرحنا من حيث تعب الكوام، مع أنه كان في تلقيه عن والده الجليل الأستاذالشيخ محمد الزرقار همه الله تعالى، تمر به سنون لا ينام من الليل إلا قليلاً، ويطالع نحواً من عشرين كتاباً علمياً فقياً على الكتاب الذي كان يتلقاه عنوالده ، وكان يرجع إلى الكتب التي نقل علما المحقق الشيخ ابن عابدين في حاشيته الشهيرة ، التي سماها « رد الحار » وكان يرجع إليها ، فيجده واهماً في بعض النقول ، أخبرنا بهذا عن نفسه ،

وهناك غيره في المدسة ، أفداد فضلاء : كالشيخ أحمد الكردي مفتي الحنفية في حلب، والشيخ عيسى البيانوني ، والشيخ إبراهيم السلقيني العالم العامل والتقي الورع ، والشيخ محمد الناشد ، والشيخ داغب الطباخ ، والشيخ أحمد اللماع ، والشيخ عبد المعطي ، الواسع المعرفة

في فقه المواريث ، والشيخ فيص الله الايوبي الحردي المحقق العظيم في علمي التوحيد والمنطق ، والشيخ محمد أسعد العبجي مفتي الشافعية حالياً في حلب ، وهرو والشيخ عبد الله حماد الباقيان في قيد الحياة من مشايخي ، جزاهم الله خير الجزاء ، وبارك عليهم أحياء وأمواتاً (١) ها ه

ومما يزيد في أهمية هذه المرحلة بالنسبة لسيدي رحمه الله تعالى ؟ أنه فيها حصل له التحول الكبير عن أفكار دعاة السلفية ، التي كان يتبناها منذ كان في حماة، إلى السلوك في طريق التصوف على يدشيخه العظيم الشيخ محمد أبي النصر خلف الحمي النقشبندي رحمه الله تعالى ، وسيمر معنا تفصل هذا التحول في مجث التصوف إن شاء الله تعالى .

### العَودة إلىحَكَماة

وفي سنة ١٣٥٣ ه عاد رحمه الله إلى حماة بعد أن أنهى دراسته في حلب، ولم تطل فترة استقراره في حماة ، فقد رحل عنها سنة ١٣٥٦ ه إلى مصر ، ملتحقاً بالأزهر الشريف ، اكنها كانت رغم قصرها ذات أهمية كبرى في حياته رحمه الله تعالى .

ففي هذه السنوات الأربع أثبت الشيخ مكانته العلمية ، فجذب أنظار علماء البلد إليه ؛ حتى إنهم أكرهوه على أن يستلم

<sup>(</sup>١) ضيف الحضارة .

بعض المناصب الدينية في البلد ، وكان لما كارها ، ففي سنة ١٣٥٤ هـ كاف بالخطبة في الجامع المذكور بوم الجمعة لأربع خلون من ربيع الآخو . ذكر ذلك رحمه الله في رسالة أرسلها إلى شيخه أبي النصر ، قال فيها :

« فقد توجهت على الفقير ولدكم خطبة الجمعة في جامع الأشقو ، بعدأن عرضت على وفضها ، ولكن اللشارخ - حفظهم الله تعالى - أصروا على قرارهم ، وعملوا جهدهم لإقناعي ، فقبلت وخطبت في الجامع المذكور يوم الجمعة الماضي ، وإني أحمد الله تعالى على توفيقه ، الذي لا شك في حصوله ببر كة انتائي إليكم ، وانتسابي لسدتكم العالية ، وقد طلب مني بعض جيران المسجد درساً عقب الصلاة ، كماكان يفعل الخطيب السابق ، ففعلت ولطف الله تعالى بي ، وله سبحانه الحمد على كل حسال » أ ه .

وفي هذه الفترة أيضاً وخاض الشيخ صراعاً فكرياً عنيفاً ضد الذي كانوا يناوئون الصوفية في حماة، وهم أتباع خاله الشيخ سعيدالجابي رحمه الله تعالى ، ومن المعلوم أن سيدي كان موافقاً لهم قبل رحلته إلى حلب ، بل إن خاله الشيخ سعيد كان بعد وليكون خليفته في هذا ، فأصيبوا بتحوله إلى الصوفية بجيبة أمل مربرة ، زاد من مرارتها، الموقف الصارم الذي وقفه الشيخ منهم ، حتى ألم كن رحمه الله من تثبيت أقدام الصوفية في البلد ، بعد أن زعزعتها الحملات العنيفة التي كان يشنها الشيخ سعيد عليهم في دروسه العامة .

وإن موقف سيدي ــ رحمه الله ــ مذا، هوالذي أدى إلى تركه

الخطبة في جامع الأشقو ، لكن الله سبحانه وتعالى عوضه عنه بجامع السلطان، كما جو علمه كثيراً من التعب والعناء ، فنصحه شيخه أبوالنصر أن يبتعد عنهم ، وعن مكالمتهم ومجادلتهم . وأنى لههذا وهو قريب منهم! ولذلك كتب إلى شيخه رحمه الله قائلًا : ﴿ كُنتُم أُرْسُلُمْ لِي كُتَارِكًا تأمرونني فيه بالابتعاد عن المنكرين بقدر الإمكان ، وعدم مكالمتهم ومجادلتهم فيما يتعلق بأمر الطريق ، وقد وفقني الله تعالى لامتثال أمركم حسب الطاقة، ووجدت له أثراً حميداً في نفسي وأشعوت بالتقدموالزيادة من الخير ببركتكم وعطفكم ، غير أني لا بد لي يا سيدي من الخلطة ببعضهم ، والاجتماع بهم ، وأنا من هذا تجاه أمر واقع ، أتمنى الحلاص منه، فلاأقدرعليه ، ولايخفي على مولاي ــ أعزه الله تعالى ــ أنالمنكو لا يصبر عن الجدال مصداقاً لقوله عليه : « ما ضل قوم بعد هدى كانوا عليه ؛ إلا أعطوا الجدل(١)، وعن هذا تقوم الجادلات بيننا ويشتدالخصام، ولا نتوصل لنتيجة مرضية ، ويتعبني ذلك تعبأ عظيماً وعناء كبيراً ، وأحس مظلمة أرواحهم تسري إلى قلبي . . . هذا وقد صار لي سوءالحظ بهم ، وليتني أتمـكن من النجاة منهم ، فلا أراهم ولا أسمع بهم » أ ه . ومع كل هذا لم ينقطه الشيخ رحمه الله تعالى عن دراستـــه العلمية ، فقد كان دائب المطالعة ، يحضر الحلقات العلمية . وقد سهل الله تعالى له أن يستلم حجرة في الجامـع الجديد،جعل منها بعد ذلكمكاناً لدراسة العلم مع بعض زملائه ، من شباب المشايخ في البلد . كما أنـه

<sup>(</sup>١) روا. أحمد والترمذي وابن ماجه والحاكم . انظر الفتح الكبير .

بدأ يلقي دروسه العامة في هذه الفترة ، ففي سنة ١٣٥٣ ه عهد إليه النيخ أحمد المراد \_ رحمه الله تعالى \_ بالتدريس مكانه بعد الظهر في الجامع المحدد . وبعد تركه جامع الأشقو ، طلب منه الشيخ أديب الحوراني \_ رحمه الله تعالى \_ أن يخطب عنه في جامع السلطان ، وبعد مدة كلفه بالتدريس . ومنذ ذلك الوقت أصبح مسجد السلطان المركز الرئيسي خهوده التعليمية .

### الرّحُ لَهُ إِلَىٰ إِلَىٰ الْمُصْرَ

وفي عام ١٣٥٦ الموافق ١٩٣٨ مسل الله تعالى له سبيل الارتحال إلى مصر ، والانتساب إلى الأزهر ؛ ليتمم دراسته العالية فيه والواقع أن هناك عدة أسباب لرحلة مصر ، أهما ذكره في رسسالة أرسلها إلى صديق له في مصر قبل انتهاء دراسته في حلب بسنة ، فقال في هذه الرسالة: (أربد أن أتحدث إليك بشيء بجول في ذهني ، وإن كان هذا الحديث سابقاً لأوانه ، يوشك أن أنهي دراستي في المدرسة ، إذ ليس بعد الصف المادس شيء آخر ، وقد يعرض لي الآن أني أن أذهب بعد ذلك لتحصيل العلم ؟ وهل ثم منها علمي عذب يروي ظامىء العلم ويبر دغلته ؟ إذ لا يكفيني أن أحظى بالشهادة المدرسية ، ثم ارتد إلى بلدي ، ولا يعلم إلا الته ما يركون في بعد ثد من القراطع والشواغل ، أفكر في هذا الأمر ، فصح عزمي على التغرب عن الوطن ، ولا أجد في عيني مكاناً أكبر من الأزهر الشريف ، فأرغب في الرحاة الله والانتظام في سلك طلابه » ،

ومنها أيضًا سبب ذكره في رسالة أرسلها إلى شيخه أبي النصربعد عودته إلى حماة ، قال فيها : ﴿ إِنْ مُوقَفِّي فِي حَمَّاةً أُحْرِجٍ مُوقَفٍّ ، فقد عاداني أقاربي وأنباع خالي ، وهم أكثر الناس عندنا ، وأصبحت غير مقبول النصح عندهم ، ومخدوشاً من الوجهة العامية في نظرهم ، إذ يرون أن علمي خُوافات وبدع جثتهم بها ، وقــــد فسد الرأى العام عندنا ، وأصبحت غريباً في وطني ، وغير خاف عليكم ضعف الطلب في حماة ، وإني أمرؤ أرغب في العلم ، لهذا كله أستأذنتكم فأذنتم لي ، وإني أعلم ما سأحمله من المشقة في البعد عنكم وعن إخواني ، ولكن الغاية التي أطلبها تدفعني إلى احتمال المصائب وتلقـّـي الشدائد، وقد قال لي أحــد أشياخي لما ذكرت له أن الشوق لسيدي يكاد مجملني أحياناً على العدول عن الأزهر : ( إن هذا السفر سعادة نلتَها بسر شيخك . وذكر لي آن الذي يريد نشر الطريق في حماة ، ينبغي أن يكون واسع العلم، لايعباً بالمنكرين ، بل يقيم الحجة عليهم ، ويلزمهم الحق بالدليل ، وهـذا أمر لا تقدر عليه بدون تعلمك في الأزهر الشريف ) فوجدت لقوله وجهاً من الصواب ۽ • أ هـ

وقامت في وجه رحلة مصر عقبات ، لم يستطع رحمه الله اجتيازها حتى عام ١٣٥٦ ه ، ففي هذه السنة سافر إلى مصر ، وهو يظن أن المجتمع المصري لا يفترق كثيراً عن المجتمعات في حلب وحماة ، وإذا به يفاجاً باختلاف كبير ، فقد سبقت مصر البلاد العوبية في تأثرها بأفكار الغربيين وعاداتهم ، فانتشر فيها السفور والاختلاط بين الرجال والنساء انتشاراً كبيراً ، وخاصة في القاهرة والإسكندرية ، ولم يكن

الشيخ رجمه الله تعالى محتمل ووبة المنظرات ، وما كان يطبق صبراً في السكوت عنها ، وحتى في الأزهر لم يجد المجتمع الصالح الذي كان يعبشه في حلب وحماة ، ففي إحدى رسائله إلى شيخه ، قال : وماذا يأمل طالب العلم الحقيقي في مصر ، وهو برى المحرمات من بين يديه ، ومن خلفه ، وعن بينه ، وعن شماله . ويأخذ عن قوم غير عاملين بالسنة ، وليس عندهم شي، من الروحانية ، ومع طلبة مجلقون لحاهم وشواربهم ، وكثيرون منهم لا يصلون ، وهم يشاغلون أثناء الدروس ، ويقرقون في الجرائد ، لعدم رغبتهم في العلم ، وقال تشوقهم له ، ولئلا تكثر عليهم المقروء آت ، فيصعب الفحص ، فهم طلاب شهادات لاطلاب علم ، إذ يقرؤون إلا بعض المقرر عليهم ، ويعطلون أكثر العام .

كتب إلي بعض الناس من حماة ؛ بأن ألزم غرفتي ولا أخرج منها ، كأنهم يظنون أن مصر كحماة ، وغفلوا عن أني أمر في طويقي إلى المدرسة على ألف منكر وبحرم . إلى كنت أقرأ في بلادي أكثر بما أستفيده اليوم . والله تعالى مسبغ علي نعمه السكنيرة ، ولكن النفس لم ترض بذلك ، حتى فارقت الحير إلى الشر ، ولله الأمر من قبل ومن بعد(١) م . أ ه

ولم يستطع رحمه الله تحمل رؤية المنكرات ، فما كان منه بعد بضعة أيام من وصوله ، إلا أن عاد إلى حماة . ولكن الناس في حماة استهجنوا عودته ، ولاموه أشد لوم ، وأصبحت عودته حديث الأندية،

<sup>(</sup>۱) من رسائل مصر

فأينا ذهب تأخذه الأبصار ،وحيثا سار تتبعه الغمزات والابتسامات . وسبب ذلك أن الناس كانوا ينظرون إلى الأزهر نظرة إجلالوإكبار، ويعتبرون الدراسة فيه نعمة كبرى ، وفرصة عظمى ، لا مجوز في نظرهم تفويتها والإعراض عنها ، ولهذا استقبلوا سيدي رحمه الله بمسالتقبلوه به ، وأنكروا عليه إنكاراً لم يستطع احتاله ، فكوراجعا إلى مصر وترك حماة ليلا ، ولم يتمكن من زيارة شيخه لوداعه . فكلف أخاه الأستاذ عبد الغني أن يكتب إليه معتذراً ، ولما وصل إلى مصر كتب إليه يشرح له حاله، وما لاقاه منالناس، ويعتذر عن عدموداعه ، فقسال :

« السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ، وبعد: فإني أكتب إليكم. هذا الكتاب من مصر ، وقد شاء الله تعالى عودي إليها ، بعد أن خرجت منها على أن لا أعود إليها ، ولكن إرادة الله تعالى فوق كل إرادة ، وحكمه سبحانه نافذ لا محالة ، إني ياسيدي بعد أن فارقت كم إلى حماة ، لقيت من دهشة الناس واستغرابهم لمجيئي أمراً عظيماً ، وهما جسيماً ، ووقعت في خجل كبير ، وصرت كاسف البال ، حزبنالقلب، محتاراً في أمري ، وكانت أسئلة الناس موجهة إلي ، فكنت أجيب كل إنسان بما أظن أنه يقنعه ؛ ولكن هيهات هيهات ! فقد كنت ألمي الاستخفاف بي ، والحكم علي "بالجنون من نظر انهم ، وأخيراً اضطرتني الحال إلى أن خرجت إلى البرية وقضيت فيها بضع ساعات فراراً من الناس وتوارياً عنهم ، وتقور بالمذاكرة مع أخوي " ، أن أرجع إلى الناس وتوارياً عنهم ، وتقور بالمذاكرة مع أخوي " ، أن أرجع إلى الناس وتوارياً عنهم ، وتقور بالمذاكرة مع أخوي " ، أن أرجع إلى الناس وتوارياً عنهم ، وتقور بالمذاكرة مع أخوي " ، أن أرجع إلى الناس وتوارياً عنهم ، وتقور بالمذاكرة مع أخوي " ، أن أرجع إلى الناس وتوارياً عنهم ، وتقور عبد جداً ، وقد اتضع لي أني لاأستطيع مصر لأن بقائي في حماة أمر صعب جداً ، وقد اتضع لي أني لاأستطيع

القيام بالتدريس والحطابة كما كنت من قبل ؛ لأن نفسي انكسرت الكساراً عظيماً ، فلم يعد لها من النشاط ما كان لها أولاً ، فكات خروجي من بلدي على حال تشبه حال المضطر إلى الحروج .

والحقيقة أن ما يواه الزائر لأول وهلة في مصر ، لا يعبر عن حقيقة المجتمع المصري ، فالمجتمع المصري ينطوي على خير كثير ، ولا يزال في مصر الكثير من العلماء والصالحين ، وهذا ما حصل لسيدي رحمه الله ، فعد بضعة أشهر تغيرت نظرته إلى المجتمع المصري ، فكتب إلى شيخه قائلا :

و الآن علمت وتحقق ، أن في مصر عدداً كبيراً من الصالحين، فإن هذه الأيام أيام مولد سيدنا الحسين راضي الله تعالى عنه ، فيحضر أهل القوى والبلدان والأقالم إلى القاهرة ، وتركثر فيها الناس من أهسل الطرق ، وتزخو بهم ، ويقيمون حضرات الأذكار في مسجده رضي الله تعالى عنه ، وقد رأيت في هؤلاء الذاكرين وجوها شريفة ، تدل

<sup>(</sup>١) من رسائل مصر .

على قلوب طيبة وأسرار بالله عامرة ، وكنت أقف مــع كل حلقة قليلًا متبركاً ، وأكثر وقوفي في حلقة الشيخ عبد الحالق الشبراوي الرجل المخلص الذي تظهر البركة عليه وعلى أتباعه ، أ ه .

وانقلب الكره والنفور عنده إلى محبة لمصر وأنس بالمصريين ، فتعرف على كثير من الصالحين ، وأقام صداقات قوية معهم ، واشتهر بينهم بلقب الشيح الحموي ، وكانوا يراسلونه عندما يعود أثناء العطلة الصيفية إلى حماة . ولما أنهى دراسته فيما ، ألحوا عليه بالبقاء ، وأخبروه أنهم يستطيعون تأمين عمل له ، وأنهم مستعدون لتزويجه ومساعدته في هذا الأمر ، لكنه رحمه الله تعالى آثر العودة إلى بلده ، فودع مصر باكياً على فراقها في عدة قصائد ، منها :

ذبت ُ يامصر ُ مذ عزمت ُ رحيلًا ولو اسطعت ُ عشت ُ فيكطويلًا كنت من رَ موك بالنكو لكن عاد َ صوت ُ النكير قولاً جميلًا ١٧

وفي مصر تعوف عسلى الشهيد حسن البنا رحمه الله تعالى ، وتحولت هذه المعرفة إلى علاقة حبية عالية بينها ، تحدث عنها سيدي رحمه الله تعالى ، فقال :

« والذي أثر في نفسي نآثيراً من نوع خاص ، وله يسد في تكويني الشخصي ، سيدي وأخي في الله واستاذي ، الإمام الشهيد حسن البنا رحمه الله ، وأغسدق عليه غيوث الإحسان والكوم ، صحبته في مصر سنين ، وحديثي عنه لو بسطته ، لكان طويسل

<sup>(</sup>١) القصيدة كاملة في الباب الخامس من هذا الكتاب .

الذيل ، ولكانت كلماته ، قطعاً من قلبي ، وافلاذا من كبدي ، وحرقاً من حرارة روحي ، ودموعاً منهلة منسجمة تشكل سيلاً من فاجع الألم وعظيم اللوعة .

ولكنني أكتفي بالإيجاز من الاطناب، وبالاختصار من النطويل، وقد بكيته كثيراً بعد استشهاده على نأي الدار وشط المزار، ولا أزال أذكره حتى ألقاه في زمرة الصالحين إن شاءالله تعالى وتبارك.

إِنه أَخي قبل إِخوتَي فِي النسب، ولما وافاني نبأ اغتياله قلت: إِن موت ولدي ــ ولم يكن لي غيرهما حيننذ ــ أهون علي منوفاة الأستاذ المرشد .

وكنت رأيت فيا يرى النائم ليلة فتل ، ولا علم عندي بالذي حصل ، رأيت أننا في معركة مع البلود ، وقد بدأ التقهقو في حندنا ؛ حتى إني لأمشي منحنياً لئلا بصيني رصاصهم ، فاستيقظت واستعذت بالله مسن شر هذه الرؤيا . وفي النهار ألقى إلياً بعض الناس الخبر ، فكان وقعه أشد من شديد ، وكان تأويل رؤياي .

إِنِى اقولها كلمة حرة ولابأس بروايتها عني ، اقول: إِن المسلمين لم يروا مثل حسن البنا منذ مئات السنين ، في مجموع الصفات السي على بها ، وخفقت اعلامها على رأسه الثيريف . لا أنكر إِرشاد المرشدين ، وعسلم العالمين ، ومعرفة العارفين ، وبلاغة الخطباء والكاتبين ، وقيادة القائدين ، وتدبير المدبرين ، وحنكة السائسين .



لا أنكر هذا كله عليهم ، من سابقين ولاحقين ، لكن هذا التجمع لهذه المتفرقات من الكمالات ، قاما ظفر به أحدكالإمام الشهيد رحمه الله .

لقد عرفه الناس وآمنوا بصدقه ، وكنت واحداً من هؤلاء العارفين به ، والذي أقوله فيه قولاً جامعاً : هو أنه كان شه بكليته ، بروحه وجسده ، بقالبه وقلبه ، بتصرفاته وتقلبه ، كان شه ، فكان الله له واجتباه وجعله من سادات الشهداء الأبرار .

إِن سيدي وأخي الإمام الشهيد ، ذو وفاء في حياته وبعد وفاته ، فقد تراءى لي في المنام كثيراً في مدى سنين ، وقد رأيت فيا يرى أني جالس معه في جملة من أصحابنا ، على مائدة فيها أطباق خبز وأطباق ريحان يؤكل ، لكنه ريحان مسن النوع المتاز . فاستيقظت، وذكرت قول الله تعالى: « فأما إِن كان من المقربين. فروح وريحان وجنة نعيم »(١) أه.

وفي مصر أيضاً ، التقى بالعالم الكيير الشيخ زاهد الكوثري رحمه الله تعالى(٢) ، وقد نصح سيدي أن لايختلط بالناس كثيراً، وذلك

<sup>(</sup>١) ضيف الحضارة. والآيتان هما ١٨٥وه ٨ من سورة الواقعة. (٢) كان وكيل المشيخة الاسلامية في دار الحلافسة العثانية ، وأستاذ العلوم القرآنية في (معهد التخصص في التفسير والجديث) وأستاذ الفقه وتاريخه في القسم الجامعة العثانية، وأستاذ العربية في دار الشفقة الاسلامية. حياً إلى مصر بعد سقوط الحلافة العثانية وتوفي فيها سنة ١٣٧١ هـ رحمه

لما لاحظه عند سيدي من شدة نفوره من المنكرات ، وتألمه منرؤيتها وفيها أيضاً تعرف على الرجل الصالح ، والعالم العامل ، فضية الشيخ مصطفى الحامي رحمه الله تعالى ، تأثر به كثيراً وأعجب بصلاحه وتقواه ، وكان كثير الزيارة له ، وبعد عودته من مصر ، كان كثير الحدث عنه .

ومن الملاحظ أن أكثر الذين تأويم سيدي في مصر ، كانوا من خارج الأزهر ، ولم يستقد من الأزهر زيادة في علمه . فقد قالوا له بعد اختبار الانتساب إلى الأزهر : « إنك عالم لاتحتاج إلى الدراسة فيه » ولكنه كان يعلن أنه استفاد من دراسته في الأزهر طويقة تحقيق المسائل وتدقيقها ، وهو أمر ظاهر في آثاره العلمية وفي أجوبته الفقهية ، وكان زملاؤه في الدراسه يدهشون من كثرة معوماته ، وغزارة محفوظاته ، وخاصة في الأحكام الفقهية ؛ حتى إن الشيخ مصطفى السباعي رحمه الله تعالى - وكان زميل الشيخ في الدراسة الأزهرية - كان كثيراً مساقول له : « إنك مدهش ؛ من أين لك معوفة كل هذه الأحكام؟!»

ولما أنهى دراسته العالية بتفوق ولحب منه المشرفون على الأزهر أن يدخل قسم التخصص العالي ، ولحب و رحمه الله تعالى أبى وآثر العودة إلى بلده ؛ لشدة حاجة الله إليه . ولأنه رحمه الله مل الدراسات المقيدة ، ذات الصبغة المدرسية المحدودة . يظهر لنا هذا بما كتبه إلى شيخه قبل امتحان السنة الأخيرة ، فقد قال : « ولعل الدعاء لي بالنجاح غير منسي منكم ، فقد طال عهدي بالغربة ، ووقعت منها في الكوبة . طال عهدي بالدراسات الرحمية ، وأصبحت تو اقاً إلى

الدراسات الحرة، التي يروى بها قلب الظمآن، وينهل من مناهلها العذبة الباردة ما يبرد غلته، ويطفى، أوامه (١٠)، كما طــــال عمري في الحياة المشردة غـــير المستقرة، وصرت ميالاً بقرة إلى حياة هادئة مطمئنة، لا اضطراب فيها ولا انتقال (٢٠) أه.

### الاستيقرار فيحكماة

وفي عام ١٣٦٢ هـ / ١٩٤٢ م عاد رحمه ألله إلى حماة ، ليعيش آخر مراحل حياته . وفي هذه المرحلة أثمرت جهوده ، وأينعت ثماره ، ومع أنها مرحلة الاستقرار ؛ فإنها كانت أكثر مراحل حياته ، تعبأ ومشقة ، فهي مرحلة الجهاد ، لا في ميدان واحد ، وإنمسا في ميادين متعددة أهمها :

# جهَادُهُ الوَطيي

<sup>(</sup>١) الأوام كغراب : العطش أو مره . أ هـ قاموس .

<sup>(</sup>۲) •ن رسائل •صر .

الثورة على المستعمرين ، وتعلمير البلاد منهم ، وهو الأمل الذي كان واحدة منذرآم يدخلون البلاد، وكان واقتلن في العاشرة من عره ، فلقد مع بعض تلاميذه منه أنه عندما رأى موسيقاهم في شارع المرابط في حاة ، يتقدمهم قائدهم وهو بلعب بالعطا ، بكى تأثراً بدل أن يسر الظفل م ، كما هو الشأن عند الأطفال ، ودعا الله سبحانه وتعالى بيراءة الطفل وصفائه ، أن يربه خروجهم من حاة كما شاهد دخولهم ، ولقد حقق الله أمنيته هذه ، وأقو عينه برؤينهم مخرجون من نفس الشارع ، والناس يرمونهم بما يصل إلى أيديهم أيام الجلاء . وفي إحدى خطبه قال :

و أما بعد: فالمعبود بإزالة النجاسة استعال الماء ، وإن تفاحش غلظها أضيف إليه التراب ، قال عليه العلاة والسلام: (إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم ، فليغسله سبعاً إحداهن بالتراب(١)) ولكن هناك نجاسة لابستنا ربع قرن ، ولا ينفع في إزالتها ماء ولاتراب ، إذ ليس مايقلعها إلا الحديد والنار(٢) ، أه .

ولم يبال رحمه الله بطغيان المستعمرين وأرهابهم وبطشهم ، بسل اندفع يزأر من فوق منبر السلطان ، داعياً إلى الجهاد والثورة المسلحة ضد المستعمرين . وبما قاله في ذلك : • أيها المسلمون ، أعدوا أنفسكم للجهاد ، وطنوها على الموت ، موت شريف خير من حياة تعيسة ، ضربة

<sup>(</sup>١) رواه الإمام معلم وأبو داوه والنسائي وأحمد والترمذي . انظر الفتح الكبير .

<sup>(</sup>٢) من الخطب المكتوبة .

بسيف في عز خير من صفعة بيد في ذل ، طعنة برمع في شرف أحب إلى القلب الكبير من نظرة شزراء في مهانة، ركوب الصعاب والأهوال في ارتفاع أجمل بكثير من الراحة والدعة في استخذاء .

أيها الإخوان لقد استخفت فرنسا بنا ، وخاست بكل العهود ، ولم ترع المواثيق حرمة ، لقد طلبت منا آخراً أن نقبل أموراً ، فيها ترسيخ أقدامها في هذه البلاد واستعباد أهلها ، فاغضبوا ثم اغضبوا ، وثوروا ثم ثوروا ، فما عاد السكون ينفع ، ومنا عاد السكوت يفيد ، لقد كان نبيكم صلوات الله عليه وسلامه يرتجز هو وأصحابه قائلين :

المشركون قد بغنوا علينا ﴿ وَإِنْ أَرَادُوا فَتَنَهُ أَيَيْنَا

أبينا أبينا

وما أجدرنا إعادة ذلك الرجز قائلين :

هذي فرنسا قد َ بغَتْ علينا وإن أرادت فتنة أبينا رددوا معي : أبينا . أبينا

أيها الإخوان ، إن العالم يرقبكم ، وينظر من قرب ومن بعد إلى هذا الصراع بين الحق والباطل ، بل إن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه ينتظرون ما أنتم فاعلون ، بما خلفوا لكم من تراث محيدعجنوه بدمائهم الزكية ، فهل ياترى تختلط دماؤكم بدمائهم في هذه الأرض، أم تضنون بها ، فلا يكون لكم حظ من هذا السخاء الشريف (١)».

<sup>(</sup>١) من الخطب المكتوبة .

وأثناء إضراب البلاد احتجاجاً على المستعمرين ، كان ينبه الناس الماعدة العال الفقراء الذين انقطع مورد ورزقهم أثناء ذاك ، ففي إحدى خطبه قسال : و وأمر آخر أيها الإخراب المفقراء الذين برهوا على وطنية صادقة ، وإيمان متين باستمراره في الإضراب مشاركين إخوانهم في إظهرا الشعود المحدد(١) ، أه.

ولم ينقطع - رحمه الله تعالى - عن خطبه المنبرية أيام الجمع في أشد ساعات الحطر ، فلقد خطب وطائرات المستعمرين تضرب حماة ، وتلقي قنابلها على المساجد . ولما كلل الله جهاد الأمة بالنجاح ، ونالت استقلالها ، شارك الشيخ - رحمه الله تعالى - في أفراح الاستقلال ، ورفع بيده علم الاستقلال على الشكنات العسكوية ، التي كانت موكزاً الماتهم العسكوية في مشارف البلد المورية ، بعد أن أذ ن بنفسه فيها .

ولما وقعت ماساة فلسطين، تألم الشيخ كثيراً، ودعا إلى الحروج المجهاد، وأراد رحمه الله أن يخرج بنفسه، ولكن كبار العلماء أشاروا عليه بالبقاء لحاجة الأمة إليه، ولكثرة عدد المجاهدين، فانضم إلى اللجان المشكلة لأجل مساعدة اللاجئين ومواساتهم، وجمع المعونات المادية لهم، وكان يطوف على الناس بنفسه لهذا الغرض. ولقد استحوذت قضية فلسطين على اهتامه م فخصص لها الحشير من خطبه المنبرية، وكتب عنها عدداً من المقالات في الصحف والمجلات.

<sup>(</sup>١) من الخطب المكتوبة .

« هم من قد أقلقني وأبعدني عن الهدوء،وزج بي في غمرات الحزن، ولم لا أحزن والحطر يدنو ، والشر يكبر ، والأمر لايزداد على الأيام إلا شدة ، وقوى الشر لاتنفك تؤيد العدو المغتصب ، وتدفع عنه ، وتمده بمايزبده لجاجاً في باطله، وإمعاناً في غيه !! أي شر هذا الشر الذي منينا به ، وأية غفلة غفلتنا عن تقدير حقيقته ? الويــل لنا إن دامت غفلتنا ، وطال ثواؤنا على الأباطيل ، وتعلقنا بالأماني والأحلام ، دون أن نواجه الحقائق المرة القاسية .... حالنا مع اليهود لا تقبل هدنة ، ولا تدنر من صلح ، إنها عقدة لاتحلها إلا القوة وإنهم ليسابقوننا إليها، لياً كلونا بها ، ويذيبونا في أحشائهم ، فلناخذ نحن بأسباب هذه القوة التي تخضد سُو كتهم ، وتكسر رؤوسهم ، وتردهم على أعقابهم مدحورين ، وإنها لتعتمد قرة النفس وصلاحها ، وصلتها الوثقي بالله تعالى العزيز القدير ناصر المؤمنين ، كما تعتمد إعداد السلام، ولن تم القوة والميوعة أصل لدينسا معتبد، والحرب للدين طريق معبد، وعاربة الله مالفسق عن أمره معلن بها(١) يه أ هـ .

وكان دائم الوصية للشباب ، لينضموا إلى الجيش ، ويكونوا من ضباطه وجنوده ، وفي عام ١٩٥٦ م أثناء الاعتداء الثلاثي على مصر

<sup>(</sup>١) أنظر ردود على أباطيل .

انهم الشيخ إلى صفوف المقاومين الشعبين ، وحمدل الدلاح بنفسه ، وكان يخرج على رأس إحدى المجموعات إلى حقول التدريب . ولما وقعت نكسة حزيرات عام ١٩٦٧م اتصل رحمه الله بمحافظ البلد ، وعرض عليه نفسه وجهوده ، وأخذ يشه من عزية الناس ، ويعمل على تقرية معنوياتهم ، ويدعوهم إلى التدريب على استعال السلاح ، وقد خرج بنفسه رحمه الله إلى حقول التدريب والرمي ؛ ليتدرب على إصابة المسدف بصورة عملية . وعين عضواً في اللجان المشكلة حيننذ لتنظيم اللغاع عن البلد ، كما قام بدعوة لجان من الأحياء المختلفة ، بواسطة جمعية العلماء ، لمساعدة المحتاجين وأمر المجاهدين .

### جهادُهُ إلاجماعي

منذ أن استقلت البلاد ، أدرك الشيخ - رحمه الله تعالى - أن الأمة أصبحت على مفترق الطرق ، فقد ظهرت فيها دعوات مختلفة الاتجاهات ، تدعو إلى الموعة ، والتحلل من التكالف الدينية ، ونشر الفساد في البنية الاجتاعية للأمة ؛ وذلك بتشجيع السفور والتبرج ، وختلاط الرجال بالنساء . هذا فضلاً عن أفكار تشكك الناس بعقيدتهم وتدفعهم إلى الإباحية والإلحاد .

ورأى أن واجبه الأول في هذه الحاة ، أن يقف في وجه هذه النيارات، وأن يعمل للحفاظ على عقيدة الأمة وذاتيتها المستقلة، وكيانها المتميز ، فقيام رحمه الله تعالى بهذا الواجب ، متحملًا كل متاعبه ومسؤولياته ، ومعرضًا نفسه لمخاطر جسيمة .

ولقد امتاز جهاد الشيخ في هذا المضار بصفات أهمها :

أولاً: السلاح الوحيد الذي استعمله الشيخ في جهاده هذا هو العسلم ، والرد العلمي المقنع المؤيد بالأدلة والبواهين ، تزينه العاطفة الصادقة ، النابعة بصدق وإخلاص من قلبه الكبير .

ثانياً: لم يكن الشيخ في جهاده ، يعادي إنساناً معيناً أو فئة خاصة ، فقد كان يعتبر نفسه لجميع الناس ، ولهذا لم ينضم إلى جماعة معينة ، ولم ينتظم في سلك فئة من الفئات . بل على العكس ، كان يرى أن كثرة الفئات والجماعات في الأمة ، خطر يهدد وحدة الأمة ، ويرى أن العالم يجب أن يكون لكل الناس ، وفوق كيانها . ويرى أن العالم يجب أن يكون لكل الناس ، وفوق كل الفئات والجماعات ، حتى يبقى مسموع الكلمة والنصح عند الجميع .

ثالثاً: كان – رحمه الله تعالى – في معارضته للتيارات الفكرية الفاسدة ، مجرص على السلم والأمن ، ويتجنب إثاوة الفتن والفوضى ، لثلا يؤدي ذلك إلى فساد أكبر ومنكر أعظم . وكان كثيراً ما يردد: ونحن عنصر سلام ، وأينا حللنا حل السلام . لانريد الشر لأحد من الناس ، ونتمنى أن مخلق الله الحير على يد أي إنسان » ولقد ظهر موقفه هذا بصورة عملية ، في الحوادث الكبيرة التي مرت على حماة سنة ١٩٦٤م عندما قام رحمه الله تعالى بدور كبير ، لتبدئة القلوب ، وإعادة الوئام والسلام إلى النفوس . وكان في هذا عنصر الرحمة والحير والبر ، هيأه والسلام إلى النفوس . وكان في هذا عنصر الرحمة والحير والبر ، هيأه سبحانه لهذا البلد، مواسياً للمحزونين ، ومساعداً للمختاجين ، ومخففاً حكرب المكروبين . ولم يكن رحمه الله يقتصر في مجاهدته للمفاسد كرب المكروبين . ولم يكن رحمه الله يقتصر في مجاهدته للمفاسد الاجتاعية والفكرية على جانب واحد في الأمة ، إنما كان جهاده موجهاً

إلى كل مصادر الفساد والاعلال ؛ ولهذا لم يغفل -- رحمه الله تعالى - عن المترفين والمبذرين ، الذين كانوا مطبة الشيطان الكبرى في إدخال مفاسد كثيرة إلى البلد ، فلقد أنكر عليهم ترفهم وتبذيرهم ، وخصص لهذا الأمر بعض الخطب المنبرية التي كشف فيها الكثير من مفاسدهم وجورهم وعسفهم .

وفوق كل هذا لم ينس – رحمه الله تعالى – أن يقف في وجه أدعياء العلم ، الذين يأكلون الدنيا بالدين ، ويسكتون عن المنكرات، بل ويالثوون فاعليها ، ويزينون للناس المعاصي ، ويعلمونهم الحيل ؛ لحرق أسوار الشريعة . حتى إنه في إحدى الخطب نادى بصراحته المعهودة قائلًا :

و والله ما أفشى المنكرات وعملها ، وجعلها ظاهرة لايبالى بها، والله ما أفشى المنكرات وعملها ، ومالأتنا لأصحابه . ماضر الجماهير شيء كسكوت الواعظين ، حين يرون المخالفات العلنية ، فلايزجرون عنها . وما كثر عدد المبطلين إلا عدم تقريعنا أدنياء الهمم ، وصغار النفوس ، الذين يطلبون رضاء الناس بسخط الله عز وجل . هذا هو الذي زعزع كثيراً من الناس عن المبادى الشريفة ، وجعلهم يسعون وراء أبناء الدنيا ، لينالوا من حطامها وأوساخها التي يرميها إليهم المروفون (۱) ، أه .

هذا الجهاد الاجتاعي في ميادينه المتعددة ، كان أبوز الأمور في

<sup>(</sup>١) من الخطب المكنوان

حياته رحمه الله ، وأكثرها تأثيراً ، ولقد صرح بهذه الحقيقة عندما سئل في مجلة حضارة الاسلام عن أبرز الأمور التي كان لهـــــــا كبير التأثير في حياته ، فأجاب رحمه الله عايلي :

و أبرزها على العموم ، وقوفي موقف المضاد للإلحاد ، الذي فشا في الجيل الصاعد ، وعملي على رد هؤلاء الشاردين عن الحقيقة إليها ؛ رحمة بهم واستخلاصاً لهم من مهاوي الشقاء . أما الثابتون منهم على الاسلام فما أزال دائباً في تغذيتهم بالعلم الواقي ، والمعرفة الدارثة ؛ كي تقوى فيم ملكة المناعة الايمانية ، فلا يجد الزينغ سبيالًا إلى قاربهم ليفسدها(۱) . أ ه

وفي هذا يشير رحمه الله تعالى إلى أهمية العلم، وأن العاطفة الاعانية المجودة من العلم لا تكفي . وهذا أيضاً ميدان آخر من مياد بنجهاده، ولقد حدثني عن هذه الناحية كثيراً ، حدثني رحمه الله ، كيف أنه منذ عشر بن سنة ، وهو يدعو الشباب إلى العلم ، ويبين لهم أهميته ، وأن العواطف المتأججة في قلوبهم حماساً للاسلام لا تفيد الاسلام ، إذا بقيت مجود عواطف ، لأنها سرعان ما تخبو وتنطفىء ، وقيد تؤدي بصاحبها بعد ذلك إلى الانحلال والمبوعة ، عكس ماكان عليه في الماضي، وذكر بعد ذلك إلى الانحلال والمبوعة ، عكس ماكان عليه في الماضي، وذكر لي أن الكثير من الشباب الذبن عرفهم؛ كانوا ممتلئين حماساً للاسلام، وإذا بهم بعد أن هداً حماسهم ، ينقلبون على الاسلام ، ويسيرون في طويق بهم بعد أن هداً حماسهم ، ينقلبون على الاسلام ، ويسيرون في طويق نخالفه ، ذكر لي كل هذا رحمه الله ، والحسرة تملأ قلبه ؛ وتحز في

<sup>(</sup>١) ضيف الحضارة



نفيه على هؤلاء الشباب الذين فوتوا فرصة التعليم على أنفسهم ، فخسر الكثير منهم أنفسهم ، وخسرهم دينهم .

## جهادُهُ إِللَّهِ لِينَّ

المدرسة والمسجد هما البدانان الرئيسيان لجهاده التعليمي. أما المدرسة فقد كانت مركز عمد الرئيسي فنذ أن عاد من مصر ، اختار طريق المدرسة ، و فضله على منصب القضاء كان ميسراً له ؛ نظراً لشهادة على نشر العلم ، مع أن منصب القضاء كان ميسراً له ؛ نظراً لشهادة التخصص في القضاء التي حصل عليها من الأزهر ، وقبل أن يعود إلى بلده كتب لشيخه بهذا الموضوع فقال :

و وأرجو سيدي ، أن يدعو لي بالنجاج في هذا العام وبالتوفيق؟ حتى أعود إلى بلدي، وأعمل على خدمة الله اتعالى بنشر العلم ، فإني لا أرّب لي بتولي القضاء ، وأوثر العمل لحدمة الاسلام في هذا الوقت ، الذي على فيه الموت عمله بالعلماء ، حتى قل عددهم ، ورزقي على الله تعسالى وتبارك . هذه نيتي ، أن أعمل في صالح الاسلام والمسلمين ، بما يفيضه على "ربي تبارك وتقدس ، من علم وهدى وروحانية ، وهو حسبي ونعم الوكيل ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم (١) ، . أ ه

وبدأ عمله في تجهيز حماة بشكل تكليف ، يتقاضى أجره بجسب

<sup>(</sup>١) من رسائل مصر

الساعات التي يقوم بتدريسها، ثم بعد سنتين ثبت مدرساً في ملاك وزارة التوبية والتعليم لمادة الديانة والعربية ، وبقي في عمله هذا دون انقطاع ، حتى أجهده المرض ، ونصعه الأطباء بالتخلي عن ثلثي أعماله ، عندها ترك رحمه الله المدرسة مضطوراً متألماً لتركها ، حتى إنه كلما مر قرب المدرسة، ظهرت على وجهه الشريف علامات اللوعة والحسرة لفراقها ، فقد كانت بالنسبة له ميداناً رئيسياً من ميادين جهاده .

وفي إحدى خطبه المكتوبة ، تحدث رحمه الله عن مبدأ جهاده التعليمي في المدرسة ، فقال :

« لا أخفي عليكم أيها الإخوان ، أنه لما وجهت علي" وزارة المعارف تدريس الدبانة والعربية في تجهيز حماة ، كنت كثير النشاؤم من حال الطلاب ووضعهم ، فكنت أخشى الغربة الدينية فيا بينهم ، ولكن بعد قليل من الزمن ، تبدل تشاؤمي تفاؤلاً ، وانقباضي انبساط واستبشاراً ، لأني وجدت وجوها قد استنارت بنور الهدى بقليل من الجهد ، لا يقاس بغيره من باقي الجهود لو شئنا المقايسة . وهذا أكبر دليل على استعداد الطلاب الفطري للخير ، وسيرهم في اتجاهه ، لو وجدوا توجيها دينياً صالحاً ، وإن واتاهم توجيه لا ديني ، نشاوا لا دينين ؛ لأن نقوسهم تقبل التطبع بشتى الأشكال . ولقد صدق المصطفى يَوْلِينَةٍ في قوله الكريم :

« كل مولود يولد على الفطوة ، فأبواه يهودانه ، أو ينصرانه ،أو

يمسانه ه'\'. حثتهم على إقام الصلاة و المداومة عليها ، فصاروا يصاون ، ويحضر بعضهم الدرس العام في هذا المسجد مساء ، وقذف الله تعالى النور في قلوبهم ، فشعروا بقويطهم في الماضي ، فطفقوا يسألونني عن أحكام تتعلق بقضاء الفوائت ، ومن قويب سألني أحدهم عن حكم يتعلق بقيام الليل مبدياً رغبته في قيامه . وهذه والله حال تسركل مؤمن . أو لاد كم يامسلمون ، فيم استعداد طب ، فهلا تسعون إلى استثار هذا الاستعداد في الحير دون الشر ، أشفقوا أن تلقوا أفلاذ أكباد كم في النار بترك الغوائل اللعينة تغتالهم (٢) ، أه .

وأما المسجد ، فقد كان الميدان الثاني لجهاده التعليمي . وكما كانت المدرسة وسلة لاتصاله بالطبقة المتففة في الأمة ، كان المسجد وسيلة اتصاله بأفراد الأمة جيعاً ، يلتقي جم كل جمعة في خطبه المنبرية التي كان يتناول فيها موضوعات مختلفة . بعضها في العقيدة ، وبعضها في عرض مسائل علمية بحتاج إلى معرفتها الناس ، وأكثرها في بحث مشاكل الأمة التي تعاني منها . وقد كان رحمه الله تعالى ، مختار في أكثر خطبه المواضيع ذات الصلة بحياة الامة ، ولا يقتصر على نوع معين من المواضيع شأن أكثر خطباء المساجد في ذلك الوقت ، وفي أول عهده في الخطب المنبرية ،كان أكثر الخطباء يلقون خطبهم المكتوبة بشكل مسجوع بلحن خاص ، فخالفهم الشيخ رحمه الله مخطبه التيكان بشكل مسجوع بلحن خاص ، فخالفهم الشيخ رحمه الله مخطبه التيكان

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي من حديث أن هريرة ، ورواه أبو يعلى في مسنده، والطبراني في الكبير من حديث الأسود بن مريع . انظر الفتح الكبير .

<sup>(</sup>٢) من الخطب المكتوبة .

يرتجلها دون مراعات للتقاليد القديمة المتوارثة . ولذلك كان في خطبه أقرب إلى قاوب العامـة وأفكارهم من غيره من الحطباء ، نظراً لصدق نيته ، وصفاء سريرته ، وحسن عرضه الأفكاره بلغة يفهمها العامــة وتحظى بإعجاب الحاصة .

وأما الدروس العامية في المسجد ، فلها حديث خاص سأفصله إن شاء الله في بحث المنهج العلمي عند سيدي رحمه الله تعالى .

## المرخسكة إلاخسيرة

وما ترك رحمه الله ميادين جهاده هذه حتى آخر حياته ، إلى جانب أعماله العلمية الكبيرة ، وواجباته الاجتاعية الكثيرة، ولم يفطن ورحمه الله تعالى – وهو في خضم أعماله ومسؤوليات إلى العلة التي تسربت إلى كبده ، والتي ساعد على سرعة سريانها الأثقال الحكثيرة التي ينوه بجملها العديد من الرجال . ولما بدأ أثرها يظهر في إضعاف جسده ، كان – رحمه الله – يتألم لما يشعر به من ضعف ويعجب منه ، ومسع ذلك كان يجاهد ضعف جسمه بقوة روحه وشدة عزمه ، فيمضي رحمه الله في معاناة واجباته وأعماله المتزايدة مع مرور الأيام ، معتقداً أن هذا الضعف أمر عارض ، سرعان ما يزول بإذن الله تعالى ، ولكن الضعف العارض أصبع لازماً . ومع ذلك لم ينثن رحمه الله عن ميدان من ميادين جهاده ، ولم يتخل عن أي عمل من أعماله، حتى أثخنته الجراح، من ميادين جهاده ، ولم يتخل عن أي عمل من أعماله، حتى أثخنته الجراح، وأجهدته الآلام ، ولم يبق له من الجسد إلاقبضة السيف ومؤخرة الرمح

وهوى بما تبقى له من جسده على فراش الابتلاء والموض ، وصدق رسول الله على الله على الله على الله على الله على رسول الله على أنه دخل على رسول الله على أنه دخل على رسول الله على وهو موعوك ، عليه قطيفة ، فوضع بده فوق القطيفة ، فقال : ماأشد حماك يارسول الله ؟ قال : وإنا كذلك ، يشد د علينا البلاء ، ويضاعف لنا الأجر ، ثم قال : يا رسول الله : من أشد الناس بلاء ؟ قال : والعلماء ، قال ثم من ؟ قال : والعلماء ، قال ثم من ؟ قال : والصالحون . . . الحديث » .

ولم يستطع المرض بآلامه وشدائده أن يصرف الشيخ عن ميادين جهاده ، فكيف كان الشيخ في مداناً جديداً انضم إلى ميادين جهاده ، فكيف كان الشيخ في مرضه ، وما هي مواحل المرض تطوراته حتى قضى بهرحمه الله تعالى ?

أصدق إنسان في هذا، الأخ الطبب ،السيدسلمان نجار حفظه الله تعالى ، لأنه كان ألصق الناس بروح الشيخ وقلبه وجسده . شرفه الله تعالى بخدمة الشيخ وملازمته طية فترة المرض . لهذا طلبت منه أن يكتب في وصف هذه المرحلة من حياة الشيخ ، فكتب – جزاه الله خيراً ـ هذا الفصل التالى .

# بسُـــواللهُ الرَّمْزِالِحِيْمِ

# دُرِيَّ كَرِيَّا تِي عن العلامة الرَّاحل في آخرا لماحل

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين ، ورحمة الله تعالى وبركاته علىك يا فقدنا الراحل .

فعَـمي عليكَ الناظرُ فعلىكَ كنتُ أحاذرُ كنت السواد لقلتي من شاء بعدك فلىمت°

#### وبعـــد:

عهد إلي نفر من خُلسَّ إخواني ، أن أكتب عن موض فقيدنا رحمه الله تعالى ، وأحواله فيه ؛ باعتباري وقفت على موضه منذعدة سنوات، وتشرفت بخدمته عند سفره الأخير إلى بيروت لإجراء العملية الجراحية. ولقد وددت لو أن غيري من الحبين كفاني هذه المهمةالصعبة، لما أعلم من ضعفي في مثل هذه الأحوال ؛ ولكنه جهد المقل.

وأبدأ كلامي هذا بإعطائي لمحة موجزة عن الموض الذي توفاهالله تعالى به ، وهو موض تشميع الكبد .

تعريف تشمع الكبد .

من التعاريف المقبولة للتشمع، أنه الدياد النسيج الليفي في الكيد، مع اضطرابات في انتظام الخلايا ووطاألفها . وله أسباب كثيرة معروفة في المطولات من كتب الطب . وهو مرض مزمن عضال ، لا يقبل التراجع فيا أصاب من خلايا الكبد ( في العام الأغلب ) . وغاية المعالجة الدوائية فيه بصورة عامة ، تعويق امتداده إلى ما تبقى من خلايا ، أو إيقافه .

#### لمحة عن الدوران في الكبد ,

يرد إلى الحبدوريد الباب الذي يأتي بالدم من معظم أحشاء البطن ، ويصدر عن الكبد أربعة أورادة تسمى بالأوردة فوق الكبد، تصب في الوريد الأجوف السفلي ، وهو بدوره يصب في الأذينة اليمنى من القلب ، ويغذي الكبد الشريان الكبدي ، وفي الحبد نظام دوراني معقد لا يتسع المجال لشرحه .

#### لمحة عن وظائف الـكبد .

تعتبر الحبد أكبر غدة في الجلم ، ومما يدل على أهميتها البالغة ، أن خلاياها البسيطة ، تشترك في معظم ألحمال البدن ، التي يستحيل بعضها دون تدخل عمل الحبد . ومن المعروف أن استئصال الحبد بميت بعد ساعات قليلة ، ومن أهم وظائفه :

١ - وظيفة إفرازية : ( عمل الصفراء وإفراغها )

٢ - وظيفة استقلابية : (تستقلب بها المواد الغذائية المختلفة

التي تمتص عن طريق جهاز الهضم ) .

٣ – وظيفة تخريب السموم .

٤ – وظيفة تكوين الدم .

ه – وظيفة التخثر الدموي .

٣ – وظيفة نولد الحرارة •

#### ماذا ينتج عن تشمع الكبد .

١ - ضعف وظائف الكبد جميعها ، ما يجعل الحياة متعذرة في مواحل المرض الأخيرة .

٢ – فرط توتر وريد الباب ، وتكوين دوالي المريء :

يتسبب فرط توتر وريد الباب عن الركودة الدموية ، المتأتية عن تضيق شعبه الدقيقة في الكبد ، وانسداد بعضها لازدياد النسيج الليفي فيه (والشعب الأخرى في طريق الانسداد) بما ينتج عنه ضخامة الكبد (التي تضمر أخيراً) والطعال ، واحتقان الأحشاء التي يصب دمها في وريد الباب ، فيؤدي إلى تكوين دوران جانبي معيض ، تنشأ عنه دو الي المريء المؤدية إلى النزف بانفجارها والقضاء على حياة المريض، قبل أن يقضي عليه التشمع بالذات .

٣ ــ تكوين الحبن : وهو سائل يتجمع في جوف البطن ،
 وتشترك فه ثلاثة عناصر :

١ - فرط ټوتو الدم في وريد الباب .

٢ ــ نقص مادة الآليومين من مصل الدم (لأن صناعة الآليومين
 من وظائف الحلية الحبدية) .

٣ ــ اضطراب هرموني في توازن العوامل المدرة والمضادة للإدرار ، فتنقلب العوامل الأخيرة ، ويزداد حبس السوائل في البدن .

#### العمل الجراحي .

إن غاية العمل الجواحي ، تخفيف الضغط عن وريد الباب بإجراء وصلة بينه وبين الوريد الأجوف السفلي Porto Cava Shumt فبزول الدورات المعيض ، وينفى خطر النزف من دوالي المريء المحترنة ، ومجف الحبن ، ويفسح المجال أمام ما تبقى من خلايا الكبد للنشاط والتجدد إن أمكن ، فيترك عندها المريض ليعيش ضمن إمكانيات كبده ، آمناً من خطر النزف الذي يقضي على حياته ، قبل أن ينتهي عمر كبده ،

#### ظهور المرض.

كان مرض فضية الشيخر حمه الله تعالى كما وصفته موضاعضالاً . من أهم أسبابه ، تلك الأحداث الخطيرة التي واجهته في حياته ؛ سواء منها ما حل ببلدته حماة خاصة ، أو ما حل بالعالم الإسلامي عامة . وكثيراً ما كنت أسمعه يقول بيني ولينه : « أخشى أن أقع في مرض عضال لا أشفى منه ، وقد حدث فعلًا ما كان يخشاه ، إذ وقع فريسة لمرض السكوي منذ أكثر من خمس سنوات ، ثم كشف عنده قبل وفاته

بسنة تقريباً ، أنه مصاب بتشمع الكبدالذي ظهر بعرضه الخطر المسمى بالحبن ، وإن السكوي عنده مظهر لضعف الكبد ، بسبب اختلال وظيفته الاستقلابية ، وليس ناشئاً عن قصور غدة المعشكلة (البانكوياس) والتي تعتبر المتهم الأول الظهور السكوي ، عند الأشخاص الذين هم في مثل سن الفقيد رحمه الله تعالى .

ورب سائل يسال . لِمَ لَمُ تَكَشَف أَعْرَاضَ قَصُورُ الكَبِدُ قَبِلُ ذَلِكَ الْحَيْنُ ، طَلَمًا أَنْبَأْتُ عَن نَفْسُهَا بَزْيَادَةُ نَسِبَةُ السّكُو ، فَتَكُونَ الْعَلَمْ بِأُولِهَا ، والعلاج عندها أنجع ?

والجواب على هذا يعود إلى السبب الرئيسي التالي :

إن فضلته رحمه الله تعالى ،كان مشغولاً عن مرضه بجهاده العلمي الطويل الذي ملك عليه أوقاته ، ولم يفسح له المجال لتتبع أسباب علته تتبعاً دقيقاً ، بالسفر إلى أطباء محتصين في دمشق وغيرها ، إلا بعد أن ألحت عليه العلة بشكلها الواضح . وكانه رحمه الله تعالى ، يعلم حاجة المسلمين إلى أمثاله ، وأنه مرابط على ثغرة من ثغور الاسلام الحنيف يتعذر على غيره سدها ، ولا يحب أن تؤتى من قبله ، ويؤكد هذا المعنى عن فضلته ، أنه ما حج نفلاً بعد حجة الفريضة ؛ رغم تشوقه إلى هاتيك الديار كما صرح بذلك .

وقد ضيقت عليه الحمية زيادة على الحمية السابقة بسبب السكري ، ونصحه الطبيب المختص « الدكتورموفق المالكي » - أسعده الله تعالى – عندما راجعه في دمشق ، بتركه سبعين بالمائة من أعماله التي اعتاد عملها . وكانت هذه النسبة هي نسبة إصابة الكبد عنده . ولما كان

ترك قسم من أعماله أمراً محتماً ، قال لي : « يا بـني إني أعمل مدرساً في ناوية ابن رشد ، ولي صفة شرعية في البلدة : خطابة ، وتدريساً ، ورداً على أسئلة المستفتين من الناس. وإني أختار ماهو أنفع للمسلمين في دينهم ، ساترك المدرسة علماً بأن نصف راتبي سيقص بهذا الترك ، وأن تكاليف التداوي ستثقل كاهلي » ؛ وتركها فعلاً ثقة بالله وتوكلاً عليه .

وخفف أعماله نسبياً و لكنه رحمه الله تعالى لم يستمو على هذا وكونه الدقيقة ، والرد على أسئلة السائلين ، وفتاوى المستفتين ، التي كانت تأتيه من جميع المناطق والأقطار ، بالاضافة إلى التدريس العام والحاص ، والحطابة المنبرية ، وذلك حرصاً منه على نشر العلم وعدم كانه في زمان قبل فيه العاملون ؛ و كثر فيه المنتحلون والمتشدقون والمتاجرون بدين الله ، الذين يأكلون عرض الحياة الدنيا بالدين والعياذ بلله تعالى . ولقد كان يجيب من يذكره بضعفه واعتلال صحته : « أني لا طاقة في بلجام من نار » ويروي الحديث الشريف : « من كتم علماً بما ينفع الله به الناس في أمر الدين ، ألحمه الله بلجام من نار » (١) . وكثيراً ما أقول له كطبيب : « يا حدي إن أعمالك كام الماع ومضان وكثيراً ما أقول له كطبيب : « يا حدي إن أعمالك كام الما في المعادة ، وخاصة بصامك رمضان العبادة ، تاخذ فيها بالعزيمة ، وتدع الرخصة ، وخاصة بصامك رمضان المبارك » ، بيد أن كلامي هذا ما كان يريده إلا إصراراً على الأخذ

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه عن أبي سعيد الخدري ، ورواه ابن عدي عن ابن مسعود . انظر الفتح الكبير .



بالعزیمة ، لما عرف عنه رحمـــه الله تعالی من ورع وتقوی ، عمّر بهـما آخوته وأضر بدنیاه .

#### تطور المرض .

ثم تطورت عنده العلة ، وداهمه العرض الأخطر لتشمع الكبد، وهو النزف الداخلي الشديد المتسبب من انفجار دوالي المريء ، والذي تكور ثلاث مرات في حماة ، كاد يودي محسساته ، لولا أن تداركته عناية الله تعالى ، بما بذله أطباء بلدته الكرام من إسعافات ، كنقل الدم وسهر متواصل على صحته الغالبة ، وخاصة الطبيب المؤمن الدكتور عبد الرزاق الكيلاني حفظه الله تعالى ، وقــد التف تلامذته ومريــدوه حـول بيته الشريف المتواضع ، لا ينامون الليل طيلة ثلاثـة أشهر قبل سفوه إلى بيروت ، بقلوب وجلة ، وأعين ساهرة ، أن يداهم حبيهم الغالي ما يكرهون ، وليسعفوه بدمائهم الزكية ، لأن كل واحد منهم يعتقد أن حياته لا قيمة لها إلا بالمحافظة على حياة حبيبه ، الذي حل منه محل الروح من الجسد ، والسواد من العين . ولا تحدث عن بكاء أحدهم وأسفه عندما كانت زموته الدموية لا توافق دم شيخه وحبيبه . ولقدكان يقول ـ رحمه الله تعالى ـ أمام هذه المشاعر الفياضة والعو اطف الجياشة : « إنه إن شفي من موضه هذا ، فسيعمل للاسلام – وكانه ما عمل قط !! ـ وأن عمله كله سيكون جارياً في صحائفهم » ويضفي على كلامه شيئاً من دعابته المعهودة ، وخفة روحـــه المألوفة ، فيقول : «كيف لاوأنا أعيش بدم غيري ! وقد جدددمي مرتين !» . أي عشرة لترات تقريباً .

ولا تظنن أيها القارى، الكريم، أن الشيخ رحمه الله تعالى ، قد توك جهاده العلمي ، وبيان الحقائق الشرعة في هذه الحال ؛ بل إنه لم يتوك ذلك . ويدلك على مبلغ حرصه ، أنه كان يستحلف بالله الأشخاص الذين كانوا يوصلون إليه الرسائل التي ترده من البلاد والآفاق ، هل أخفى الحد منهم رسالة عنه ? ويقول : « ما وضع رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم سيفه في غمده حتى لقي ربه »

## السفي ألى باروت

الخيس ٢٤ ذي الحجة سنة ١٣٨٨ ه الموافق ٣ آذارسنة ١٩٦٩ م

بعدزيارة الدكتور المالكي له في حماة ، تقرر سفره إلى بيروت للراسة إمكانية عملية جراحة ، منسأنها قطع النزف وتحفيف الحبن ، وتركه بعدها يعيش ضمن إمكانية كبده ، فعمره في عمر كبده ، كما تقول لغة الطب ، والأمر كله بيده سبعانه وتعالى .

ومن المواقف الري أذكرها ولا أنساها قبل وفات بشهرين تقويباً ، ساعة الوداع ، عندما غادر بينه المبارك متوجها إلى لبنان ، وقد تحلق حوله لفيف من بحبيه و تلامذته ، يكف كفون دموعهم ، ويكتمون زفراتهم ، خشية أن يتأثر فضيلته – رحمه الله – من هذا الموقف ، وخوفاً منهم أن يكون آخر عهدهم بحبيهم وحبة قلوبهم ، وكأن ابن زويق عناهم يقوله :

صفو ُ الحياة وأني لا أودعه ُ

ودعتُه وبودي لو يودعني

ولقد سمعناه وهـ يلقي آخر وصاياه إلى ولده البـار ، الأستاذ السيد محمود بقوله : « تصدق على الجيران » وكأنه يشير إلى الحـديث الشريف : « داووا مرضا كم بالصدف » (١).

ثم انطلقت سيارته مع صوت المؤذن : الله أكبر .. الله أكبر، تطبيقاً للسنة الشريفة « الأذان ساعة السفر » وتيمناً بالعودة سالماً بإذن الله تعالى ، ومع الدموع السخية والقلوب الوجلة .

وفي الطريق إلى بيروت ، كنت ثالث ثلاثة من أطباء بلدته ، رافقناه لنرعى شأنه ، ونسعفه إذا احتاج الأمر . ولما وصلنا إلى حمص ذار قسبر شيخه سيدي و محمد أبي النصر خلف النقشبندي ، قدس الله سره'`` . والذي كانت له المنزلة الأولى في نفسه حياً وميتاً ، وفاء له وتبر كا بروحه الطاهرة .

وكانت معظم أحاديثه ـ رحمه الله تعالى ـ تدور حول أهل الله والشوق إلى الحبيب ، فتراه ينشد أشعارهم الرقيقة في الحبة ، وطوراً يبكي ويقرل: « غداً نلقى الأحبة محمداً وصحبه » ويكررها كثيراً، كأنا كوشف بدنو الأجل ، وأوصى الله تعالى على أولاده ، كما فعل

<sup>(</sup>١) رواء أبو الشيخ في الثواب عن أبي أمامة ، ورواة الديلمي فيمسند الفردوس عن أبن عمر بلفظ :« داووا مرضاكم بالصدقة ؛ فساينها تدفع عنكم الأمراض والأعراض » انظر الفتح الكبير .

 <sup>(</sup>٢) قدس الله سره أو قدس سره: دعاء يستعمله الصوفية مع شيوخهم.
 ومعناه : اللهم طهر باطنه .

والده سيدي الشيخ محود الحامـد النقشهندي ــ رحمه الله تعالى وقدس سره ــ من قبل .

وهذا يذكرني بآخو كتاب قرأه على الناس في الدرس العام ، وهو كتاب مختصر تذكرة القرطي، في أحوال الآخرة للإمام الشعراني قدس الله سره ، وكانه قد ودع الناس به كما فهم بعض خاصته رحمه الله تعالى .

### في مُستيشفي المقاطب الإسلاميّة

وقد كتب في شرف الخدمة بجوار سريوه المبارك في مستشفى المقاصد الاسلامية في بيروت ، و كنت أرى الوفود الحكثيرة المختلفة من أهل العلم وغيرهم ، يتسابقون للتثمر ف بزيارته ، وسماع حديثه العذب ، ولطالما سمعوا عن قضلته الكلير الطيب ولم يروه . وقد وأيته يحدث كل أناس بما يناسبهم ، وتحوالت غرفته الميمونة في المستشفى إلى ندوة علمية ، يبلغ فيها أحكام الله العالى ، ويسدي النصائح الدينية والتربوية للشباب الذين تهافتوا عليه تهافت الفواش على النور . وكان رحمه الله تعالى - شديد الحوص على للامة عقائدهم وصيانتها، لكثرة ما يخامر عقول الشبية في هدذا الزمن ، من فكر منحرفة مضلة ، وعقائد فاسدة . وكان يقول رحمه الله تعالى : « بدع العقائد ، تخلد صاحبها في النار . أما بدع الأعمال ، فتعرض صاحبها للعقوبة أو الغفران »

وهرع السوربون في لبنـــان – وخـاصة الحمويين منهم ــ إلى زيارته ، والاطمئنان على صحته، والتبرك بخدمته بكل حرارةوحماسة.

وحدث مرة وهو في بيروت ــ رحمه الله تعالى ــ أن قال لهأحد السالكين حجهلامنه ــ: « إن جسدالنبي صلى الله عليه وسلم نور خلقة ً». يعتقد بهذا زيادة في شرفه عَلَيْكِ وسلم ، فاستتابه ــ رحمه الله تعالى ــ من ذلك الاعتقاد ، وجدد له إيمانه ، وعقد نكاحه ، بعد أن أخبره بأن هذا القول كفر وأن النبي صلى الله عليه وآله وسلم إنما هو بشر ، خلق من تراب، لكن النور يتخلل جسده الشريف حساً ومعنى". وكثيراً ما كنت أقول له رحمة به : « لا تنس أنك مريض » ولأن مجود الكلام محظور عليه طيئًا ، لكنه رحمـــه الله كان ينسلخ من حــال علته أمام جليسه ، حتى يخيل إليك أنه سليم وما به من علة . إلا أنهــا روحه القوية الطاهرة التي ما برحت تفيض على زائريه ، فتمثل الشيخ في عنفوان الشباب وأوج القوة ، ويجيبني : ﴿ إِنَّ اللَّهُ تَعَالَى سَائِلِي عَــن هذا العلم ماذا صنعت به ؟ فم أجيبه ؟ وقد يسر لي التحصيل العالي، ومماع الكلمة ، وقبولها عند الناس ، وقد جاؤوني وأنا أحب إن أنصح لهم لله تعالى » .

وأذكر أنه زاره شيخ شاب ، كان على جانب عظيم من المحبة لفضية الشيخ رحمه الله تعالى ، رغم حداثة عهده به . وما أن لاحت بوارق محبة الشيخ – قدس الله سره – للنبي صلى الله عليه وآله وسلم أمــام ناظريه ، وأن فضيلة مولانا أحد الأقطاب المؤسسين للمجلس الشريف في الصلاة على النبي صلى الله عليه وآله وسلم في حماة ، وغيرها من البلاد الشامية ، حتى اشتعات في قلبه محلة الرسول الاعظم صلى الله عليه وآله وسلم ، وطلب إجازة من الشيخ رحمه الله تعالى في إقامة بحلس شريف في الديار اللبنانية ، لتعود على لبنان بالحسير والبركة . فأجابه رحمه الله وشجعه على ذلك ، وقال : « لو استطعت أن آمر حفظتي بالصلاة عليه لقعلت » .

## النزف قي الزابع ت

وبهذه المناسبة ، لا يسعني إلا أن أعرب عن شكري الجزيل المناب المؤمن في لبنان ، حيث سارعوا الله بعد بدمائهم الزكية ، للعطى للشيخ رحمه الله تعالى ، كها فعل إخوانه في حماة من قبل . وأذكر هنا أن الشيخ – رحمه الله تعالى – كان يصر على أن لا يأخذ اللم ، إلا من إنسان مجافظ على طاعة رابه ، وكان يقول : « لاأحب أن مجالط دمي إلا دم مؤمن و كع لله وسجد » .

ولقداًمنني على تنفيذ هذا . ولشد ما كانت فرحته رحمه الله تعالى عظيمة ، عندما بلغته أن هؤلاء الفتيان ، تبرعوا بدمائهم ، وهم

يذكرون وبهم سبحانه وتعالى . ومن طريف ما حدث أن زاره أحـد الشبان ، فأحبه لمجرد رؤيته له ، وسارع إلى التبرع بدمه ، فاستوقفه إخوانه ، لأن فضلة الشيخ رحمه الله تعالى لن يقبل منه هذا التبرع ، إلا إذا تاب توبة نصوحاً ، وعاهد نفسه على القيام بطاعة الله تعالى . فما كان منه إلا أن أعلن توبته ، وإقلاعه عمـا فرط به في حق نفسه ، فقباوا منه عند ذلك أخذ الدم .

فتأمل با أخي الكريم قوة حال هذا المرشد الكبير! كيف قلب حطب المعاصي إلى وطب الطاعات، وجمر الآثام إلى ثمر الحسنات بإذن الله تعالى . فكان رحمه الله تعالى من القوم الذي لا يشقى بهر جليسهم ، إذا نظروا أسعدوا ، وإذا رُؤوا ُ ذكر الله عز وجل . وذكر أحد طلاب العلم أمام فضية \_ مولانا رحمه الله تعالى \_ أن إعطاء الدم ، فيه إحياء للسنة الشريفة ، وهي سنة الحجامة ؛ يويد بذلك الحديث الشريف: «إذا اشتد الحر فاستعنوا بالحجامة بذلك الحديث الشريف: «إذا اشتد الحر فاستعنوا بالحجامة لا يتبيع الدم بأحدكم فيقتلا ") » ويشكرونه رحمه الله تعالى ان ساعدهم على إحياء هذه السنة المطهرة ، فأجاب رحمه الله تعالى : «إن الفصادة لا تكون سنة ، إلا حيث يتبيع الدم ، ويثور في البلاد الحارة ، أما في بلادنا فليست كذلك ، لاعتدال الطقس عندنا » فقلت : ولو أن يوماً قائظاً في بلادنا وتبيع فيه الدم ? فقال رحمه الله تعالى : « حيا كان ثوران الدم وتبيع فيه الدم ? فقال رحمه الله تعالى : « حيا كان ثوران الدم وتبيع فيه الدم ؟ فقال رحمه الله تعالى : « حيا كان ثوران الدم وتبيع فيه الدم ؟ فقال رحمه الله تعالى : « حيا كان ثوران الدم وتبيع فيه الدم ؟ فقال رحمه الله تعالى : « حيا كان ثوران الدم وتبيع فيه الدم ؟ فقال رحمه الله تعالى : « حيا كان ثوران الدم وتبيع فيه الدم ؟ فقال رحمه الله تعالى : « حيا كان ثوران الدم وتبيع فيه الدم ؟ فقال رحمه الله تعالى : « حيا كان ثوران الدم وتبيع به كانت الفصادة سنة » .

<sup>(</sup>١) البيغ ثوران الدم، وتبيغ الدم: هاج وغلب، كافي القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم في المستدرك عن أنس بن مالك . انظر الفتح الكبير .

وكانه يريد آن العلة تدور مع المعاول وجوداً وعدماً . ثم أضاف قائلا : «إِني إِذا ظفرت بالنص الشرعي أسلم إليه ، وأقف عنده وأبحث عن الحكمة فيه ، وأغوص عليها ، فإن وجدتها حمدت الله تعالى ، وإلا بقيت على أصل التسليم » فكان رحمه الله تعالى - كما قال لي أحد الأولياء فيا وصفه به -: سالم ، مسلم ، مسلم شه ورسوله، سعيد في الدنيا والآخرة إن شاء الله تعالى » .

فتأمل معي - رحمك الله تعالى - هذه الحادثة الطريفة، وكيف أن مولانا قدس سره ، كان وقافاً عند حدود الله سبحانه وتعالى ، لا يحرف الكلم عن مواضعه ، لم يوض أن يعطى الدم إليه ، علماً أنه كل شيء في إنقاذ حياته من الوجهة الطبية - على حساب تفسير خياطيء للحديث الشريف، وإن اعتقد أن هذا العمل في ذاته خير محض مثاب فاعله إن شاء الله تعالى .

وليس هذا موقفاً غرباً عنه رحمه الله تعالى ، وهو الذي صرح مرات عديدة : أن دينه أعلى عليه من ماله وولده ونفسه التي بين جنبيه .

وكان في هذه الفترة ، كثيراً ما إنشد أشعار المحبة في الله تعالى، والشرق إلى لقائه ، فيكي ، ويبكيا ، فتقول له أها الطاهرة : « أشفق على نفسك » فيقول : « دعينها نمت في حب الله ورسوله ، دعينها » ويزيد في البكاء حتى نرحمه .

## قبيل العيكملية المجرّلحيّة

ولما كان النزف بشبحه الرهيب يتهدد حياة الشيخ رحمه الله تعالى، مرة في كل خمسة وعشرين يوماً، ومن المعلوم لدى أرباب مهنة الطب، أنه كلما تكور النزف ؛ زادمقداره ، وعظم خطره ، وقضى على المريض بشكل صاعق ، حتى إذا جاوز النزفة الرابعة ، أضحى الطبيب وأهل المريض سواءً ، كلاهما ينظر إليه وهو يلفظ آخر أنفاسه ، مع آخر قطرة من دمه ، وإن كان إمكان العمل الجراحي في هـذه الحالة الجراحية ، فهو في أسوأ ظروفه وأبشع نتائجه .

وبعد إيضاح ما تقدم لفضيلة مولانا – رحمه الله تعمالى – وبناءً على رغبته الملحة ، وإصراره الشديد ، وموافقة الجراح الذي كان يشرف على علاجه في المستشفى ، وهو الدكتور حسن طبارة، محدد موعد لإجراء العملية الجراحية رغم خطورتها ، لتخليصه رحمه الله تعالى من حالات النزف الطارىء الذي يتهدد حياته بخطر أكبر .

وعلى هذا ، فالعملية من باب اختيار أخف الضررين ، وأهون الشرين ، وهــــي ملطفة ، وليست شافية ، تعالج اختلاط المرض « وهو النزف » ولا تقضي على المرض الحقيقي ، الذي لا يقبل التراجع ( وهو تشمع الكبد ) . وهذه العملية تجرى في بيروت كأي بـلد أوربي متقدم طبياً . وهذا بما أثلج صدر فضلة الشيخ رحمه الله تعالى ، ووافق رغبته بإجرائها في بلد إسلامي ، لا يغيب عنه صوت المؤذن فيه ، كماكان يقول .

وإني لأشهد أن ذلك الطبيب المؤمن ، أضغى على فضلة مولانا رحمه الله تعالى كل عنايته ، التي استموت نحوا من شهوين ، وهي مدة المكث في بيروت كما يصور لنا جلياً من قوله: ﴿ إِني لأرعاك كأحسن جوهرة نادرة موجودة في هذا العالم ، حتى إني لأخشى عليك من النسيم » . وكم كنت أعجب من شدة بحبته للشيخ وحمه الله تعالى ، وتعلقه به في هذه الفترة الوجيزة التي تعوف بها عليه ، وقد أسر لي مرة ، أنه قد وقع في شراك حبه ، وبادله فضلة مولانا – رحمه الله تعالى – بما فطر عليه من وفاء حباً بحب ، وتفاؤلاً حسناً باسمه الحسن ، كا صرح له عند أول لقاء . ومن فائق عناية هذا الطبيب الحاذق ، كا صرح له عند أول لقاء . ومن فائق عناية هذا الطبيب الحاذق ، المنظم بجراحة الأوعية ، أنه لم يشأ أن يستبد برأيه ، بل استدعى رئيس الجواحين في الجامعة الأمريكية ، وآخر يشغل منصب أستاذ بهاز الهضم فيها ، للتشاور معها في أمر العملية الجراحية ، وقد أقو الحي بوجوب إجرائها قولاً واحداً ، على ضوء ما تقدم من تفصيل .

## العيكملية الجراحية

الثلاثاء بتاريخ /١/ نفسان سنة ١٩٦٨ م .

وفي صباح اليوم الذي حدد لإجراء العملية الجراحية ، دخلت على فضيلة مولانا ـ قدس الله سر"ه ـ في حجرته ، فوجدته يصلي على النبي صلى الله عليه وسلم، وسبحته في بده الشريفة، رابط الجأش، هادىء النفس ، مستسلماً لقضاء الله وقدره ، فلما رآني قال لي : « يابني اشهد

بأني مسلم ، مؤمن بالله ورسالاته » . ثم أحضر إلى غرفة العمليات ، وهو لا ينفك عن ذكر الله تعالى في قلبه الشريف ، كما هو معهود عن السادة النقشبندية في مثل هذه الأحوال . ولقد شاهدت مع اثنين من أطباء حماة العملية التي كانت على درجة عظيمة من الصعوبة، استغرقت نحواً من ست ساعات ونصف ، ولم يستعمل خلالها محدر ، يؤثر على الكبد الضعيف تأثيراً ضاراً ، وقد نجحت ، وخرج فضيلة مولانا رحمه الله تعالى بسلام .

## ف ترة إلصَّحُو

وفي خلال الفترة التي أعقبت العملية ، حيث يبقى المويض تحت تأثير المخدرات لمدة ما ، كان فضية الشيخ رحمه الله تعالى ، لا ينفك عن ذكر الله تعالى ، ورسوله صلى الله عليه وسلم ، وقراءة القرآن الكريم بشكل صحيح ، وضبط متقن للآيات الكريمة ، حتى إنه كان يجيب ولده عندما كان يسأله عن موضع الآية من سور القرآن الكريم، وهو أمر غير معهود في مثل هذه الحال ، إذ تصيب المويض اضطرابات تعتري تفكيره ، وهذبان ، وبوح للأسرار . وإني لأذكر أن فضيلة مولانا – رحمه الله تعالى – قال لي قبل إجراء العملية : « يا بني إن الشيوخ بيوت أسرار المسلمين ، وأخشى أن أقول شيئاً ، وأنا أصحو من المخدر ، فإذا حدث شيء من هذا ، فلا أسمح ببقاء أحد عندي إلا من المخدر ، فإذا حدث شيء من هذا ، فلا أسمح ببقاء أحد عندي إلا من أن يبوح بشيء مما كان يخشى التكلم به .

كما أذكر من خلال هـ ذه الفترة ، أنه كان يأمرنا بالتصدق على الجيران ، وتهيئة الطعام للعصافير التي اعتاد أن يطعمها يومياً في بيته المبارك ؛ لشدة رحمته بالحيوان ، وشققه على الضعفاء من خلت ق الله تعالى . وقد أحبب أن أتحدث عن ذلك ؛ لأظهر كيف كانت فطرة الشيخ رحمه الله تعالى : سلمة ، رحيمة ، نبيلة ، تمثل رحمة الاسلام العظيمة ، التي يستودعها الله تعالى قلوب عباده المسلمين الصادقين .

كما أذكر بمزيد من العجب ، كيف كان فضيلة مولانا – قدس الله روحه – يفيق في أوقات الصلوات ، وكأن إنساناً يوقظه ، فيصلي مضطجعاً على قدر استطاعته ، ثم يعود بعدها إلى الإغفاء ، بسبب بقاء أثر المخدر في جسمه الشريف .

وقد حدث أن صحا فضية الشيخ رحمه الله تعالى بعد ذلك ، صحواً جيداً لفترة لا بأس بها ، زاره خلالها كثير من إخوانه وأحبابه من شتى البلاد ، وتهافتت عليه البرقيات والمكالمات الهاتفية من بلدته الكريمة حماة وغيرها ، التي ما انقطعت عنه طيلة محكثه في بيروت ، للسؤال عن صحته ، وشريف خاطره ، وتهنته بنجاح العملية الجراحية ، وهو يحمد الله تعالى ، ويشكره على ذلك . واستمر على هذا النحو بضعة أيام ، أعقبها سبات حدث نتيجة الضعف كبده ، أفاق منه بعد أربعة أيام تقريباً ، فصحا صحواً جيداً عاد فيه إلى أحاديثه المألوفة وكلامه المعتاد .

وكنت أسمعه وهو في حالة استغراق روحي ، يقطعه عمن حوله ، يردد عبارات أهل الله في أعلى مقام تهم ، فكان يقول : «ليس

كل كمال في حق الشاهد شرطاً في كمال المشهود ، ويكورها كثيراً . وهذه دور ، يعرف معناها ، وعظيم دلالتها ، ورسوخ قدم قائلها في مقام المشاهدة القلبية والتمكن فيها ، أرباب القلوب ، والسائرون إلى الله تعالى ، ومن ذاق عرف . وكان يسمع منه الترحيب باقطاب أهل الله وأبدالهم ، ويناديهم ليتفضلوا بالدخول إلى حجرته الشريفة ، رحمه الله تعالى ، ويقول لي : « ألا ترى ... افتحوا النوافذ ، وكأنهم يستأذنون بالدخول عليه رحمه الله تعالى ، ويقول : « يا أحمد ... يا أحمد » . ثم يقول : « صلى الله عليه وآله وسلم » ، وقد كان أرباب القلوب من أهل الله تعالى ، بشروه قبل إجراء العملية ، أن الأولياء لن يفارقوه .

### حَفاوة العُلمَاء بِعَالَمِ الأولياء

وكان رحمه الله تعالى ، من الذين يقال فيهم : «من كانت له فكرة ، كانت له بكل شيء عبرة » . فكان إذا ظهر الصباح ، قال: « النهار من آثار صفات الجمال لله عز وجل » . وإذا جن عليه الليل قال : « الليل من آثار صفات الجلال » . وكان لا يترك صغيرة ولا كبيرة ، إلا وبوجهنا إلى الحصم الشرعي ، والأدب مع الله تعالى فيها . وإني لأذكر إذ كنت واقفاً تلقاء قدميه الشريفتين ، أدلكهما لآلام حلت بهما من طيلة المكث في السرير ، فأشار إلى بالتنجي عن وجهة قدميه ، لأن القلم الذي أحمله في صدري ، أصبح قبالة قدميه

الطاهرتين ، وهذا لا يليق بالقلم ، مشيراً إلى القلم الذي ذكره الله تعالى في اللوح المحفوظ ، وتأدباً مع سلاح العلم والعلماء .

وإني لأذكر أن بعض الفضلاء والذين يقومون بنشر الكتب الاسلامية وطباعتها ، وتربطهم به علاقيا أخوة ومحبة وتضحية ، كانوا يزورونه فيرشدهم إلى مواطن الحطأ في بعض مطبوعاتهم التي قوأها ، وكان رحمه الله تعالى ، يسالهم عن الكتب العلمية ليقتنيها ، ويضيفها إلى مكتبته العامرة ، حرصا منه على سعة الاطلاع وطلب العلم ، وقد بلغ من حبه لنشر العلم ، أن فوض هؤلاء الفضلاء بإعادة طبع مؤلفاته على رواجها ، وتكر ال طباعتها ، متنازلاً \_ كعادته \_ عن حقوقه في الطباعة والنشر ، وكان من إلحلاصه \_ رحمه الله تعالى \_ أنه لا يرى لنفسه حقاً في أخذ العوض على نثمر مؤلفاته . بما حدا ببعض إخوانه العلماء إلى القول له : « إن الإخلاص في التاليف ، أصعب إخوانه العلماء إلى القول له : « إن الإخلاص في التاليف ، أصعب منه » . وكنت أقول له : أليس مابك من ضعف ، يشغلك عن وصاياك هذه ، فيجيب : « أحب أن اللي الله تعالى وأنا أطلب العلم» .

وإنني لأذكر أيضاً ، أن الطبيب المجلسل في مستشفى المقاصد الاسلامية ، سأله - وهو في أشد حالات مرضه رحمه الله تعالى - : إن الله تعالى واحد ، فلم يقول سبحانه : انحن ، في الآية الحكرية (إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون )? : فأجاب رحمه الله تعالى : وهذا من أساليب العربية ، وهذ من قبيل الجاز ، وليربي العظمة في نفس السامع ، أي عظمته سبحانه وتعالى ، وأفاض بكلام طويل في هذا الخصوص .

وأذكر بعد هذا ، أنه زاره خلال هذه الفترة مفتي الأردن سماحة الشيخ القلقيلي ، وجرى بينها حديث طويل ، حضره لفيف من أهل العلم ، حول المقالة التي كان سماحة الشيخ القلقيلي كتبها منذ عدة سنين ، وبين فيها عدم جواز التأمين على الحياة ، فأخذ رحمه الله تعالى يستحثه على إعادة نشرها ، ويذكر له مصادر علمية أوسع من التي اعتمد عليها في كتابة هذه المقالة ، وفند فكرة التأمين على الحياة (١) تفنيداً دقيقاً ، وحشر له الأدلة العلمية على ذلك . فأطرق سماحته إجلالاً لهذا العالم النحرير ، والبحر المتدفق من العلم ، مع ضعف جسده ، وبعده عن كتبه ومراجعه .

فكان رحمه الله تعالى بجر علم لا تنزحه الدلاء ، كما قال له ذلك بعض شيوخه في حلب . فهو عسالم الأولياء ، وولي العلماء ، ذو الجناحين : جناح الشريعة ، وجناح الحقيقة . قد اجتمعت عليه كلمة أرباب القلوب من أهل السلوك إلى الله عسر وجل ، فشهدوا له بولاية العصر ، وإمامته بلا منافس ، وأنه نفحة من نفحات سلفنا الصالح ، هبت في القرن الرابع عشر الهجري لتنير الطريق للسالكين ، دون ماخروج قيدشعرة عن الكتاب والسنة ، ومذاهب الأئمة رضي الله تعالى عنهم أجمعين ، وكان يودد قول شيخه « سيدي محسد أبي النصر النقشندي الحمى » قدس الله روحه : « أنا بريء من كل ما خالف النقشندي الحمى » قدس الله روحه : « أنا بريء من كل ما خالف

<sup>(</sup>۱) كان يرى رحمـــه الله تعالى : أن التأمين بجميـع أنواعه حرام ، وليس التأمين على الحياة فقط ، وكتب في هذا الموضوع مقولة علمية نشرهــا رحمه الله تعالى في حياته .

الكتاب والسنة ». يتبرك عريديه و اصحابه ، على شدة تعظيمهم له ، و إذا أراد أحدهم أن يقوم له ، قال : « كانما تقومون على قلبي فلا تفعلوا ذلك » . على أنه حدثت بيني وبلنه رحمه الله تعالى ساعة مباسطة في بيروت ، حدثني عن نعم الله عز و حل عليه ، فأخبرني بأنه – عز الله عز و حل عليه ، فأخبرني بأنه – عز الله تعالى عليه بأسمائه الحسنى ، فقال : « كنت ضعيفاً ، فتجلى الله تعالى علي و كنت مغموراً فتجلسى علي الله تعالى علي و باسمه القوي ، فقواني ، وتجلل علي و باسمه العزيز ، فأعزني . » .

وأذكر أيضاً بكل تقدير ، أنه زاره في تلك الآونة أصحاب السماحة المفتون والسادة علماء لبنان الأجلاء ، ومنهم رئيس الرابطة الاسلامية ، الذي تربطه مع مولانا رحمه الله تعالى روابط أخوة ومحبة، وزمالة أزهرية قديمة ، تمثلت بوفاء نادر وإنحلاص فريد .

وأذكر شاكراً أعضاء جمعية القاصد الاسلامية الخيرية ورئيسها، في زياراتهم المتكررة ، وما أبدوه من اعتناء واهمام جزاهم الله عنا كل خير .

### قبيلالعودة الماحكماة

وقد كنت أسمع منه بين الحين والحين ، بعض الأدعية المباركة ، والأذكار المأثورة . أذكر منها : « اللهم إني أعددت لكل هول ألقاه في الدنيا والآخرة لا إله إلا الله ، ولحك هم وغم ما شاء الله ، ولكل نعمة الحمد لله ، ولكل رخاء وشدة الشكر

لله ، ولكل أعجوبة سبحان الله ، ولكــــل ذنب استغفر الله ، ولكل مصيبة إِنَا لله وإِنَا إِلَيه راجعون ، ولكل ضيق حسبي الله ، ولكل قضاء وقدر توكلت على الله ، ولكل طاعة ومعصية لاحول ولا قوة إِلا بالله العلي العظيم ». وقد ردده حتى كان من آخر كلامه.

ثم أخذت صحته تسير نحو الانحدار شيئاً فشيئاً ، وهوآسف لذلك أشد الأسف . يتمنى أن تكون صحته في حسالة تسمح له بقيام الليل ، وعبادة الله تعالى في جوفه ، وذلك عندماكان يفيق أثناء الليسل إفاقيات متقطعة . ولشد ماكان حزنه وأسفه ، يتضاعف إذا سمع نداءات المؤذن يدعو إلى صلاة الجمعة ، فيبكي يتضاعف إذا سمع نداءات المؤذن يدعو إلى صلاة الجمعة ، وأنا الآن لا ويقول : «أنا كنت أجمع الناس للجمعة وأخطبهم ، وأنا الآن لا أستطيع أداءها . والله إنها لحرقات في قلبي » وكان صوت المؤذن الصاوات الخس يطرب سمعه المرهف ، ويحدث السرور في نفسه الطيبة ، فيطلب منا أن نفتح النواف ذ ليكون الصوت أوضح في معمه الشريف .

ولطالما استبطأ دخول الوقت ، فيكرر الأسئلة عنه ، وكانه يذكرنا بقول رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم : « أرحنا بها يابلال» ولا تسل عن حسن صلاته إذا شرع بها ، وعظيم سروره ، كيف لا ، وقد جعلت قرة عينه في الصلاة ، أسوة برسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم . وحدث أن زاره الحلاق قبل عودته إلى حماة ببضعة أيام ، وكان قد خدش صفحة عنقه الشريفة من قبل ، فغضبت وصرفته ، وقلت : « إنه لا يجيد الحلاقة » فقال لي رحمه الله تعالى بصوت خافت،

مزوج بالألم والأنين: « لا تغتب أحداً ) لا تغتب أحداً » كرها على ثلاث مرات . فكان رحمه الله تعالى ، وتبت إليه . فكان رحمه الله تعالى وقدس سره يصون سمعه الشريف عن الغيبة ، فمجالسه المباركة أبعد ما تكون عنها .

# وَدَاعُ فِي اللَّهٰ نِيكَا

وقبيل عودته إلى حماة ، ألمت به وعكة شديدة، قال لي خلالها: إنه سوف ينزل إلى حماة بعد خمسة أبا إن شاء الله تعالى . وعلى أثر هذه الوعكة ، عزف عن الطعام والشراب ، وذكر الأصحاب والأحباب، كأنه قد ودع هذه الدنيا ، فأنجه بقلبه إلى ربه ، لايشرك أحداً في حبه ، مازجاً مرارة الألم بجلاوة الإيمان ، فأشهد أنه راض عن ربه سبحانه وتعالى . فاشتدت لوعتي ، وتضاعف حزني ، وشرقت بلمعي ، حتى حسبت أن عني ستبيض ، وكبدي ستنفلق ، وأن قلبي بلمعي ، حتى حسبت أن عني ستبيض ، وكبدي ستنفلق ، وأن قلبي فكنت أقضي ليلي متماملاً وجلا ، واضحاً رأسي عند صدره الشريف ، فكنت أقضي ليلي متماملاً وجلا ، واضحاً رأسي عند صدره الشريف ، أطمئن على أنفاسه التي تعبق مسكاً أذفو ، أنتظر كلمة منه تنعش قلبي ، وأقول : نحن بجر ما دام سواده فينا ، إنما الأسي أعزي نفسي ، وأقول : نحن بجر ما دام سواده فينا ، إنما أشكو بثي وحزني إلى الله ، وحسبنا الله ونعم الوكيل . وحكان

هاتفاً يهتف في قلبي : ( لا يسأل عما يفعل وهم يسألون )(١) ، سبحان الله رب العرش العظيم ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم .

# العَودة اللحَيَاة

السبت ١٦ صفر لعام ١٣٨٩ ﻫ الموافق ٣ أيار ١٩٦٩ م .

وبالرغم بما كان يعانيه فضيلة مولانا ، قدس الله روحه الطاهرة، من ضعف بالجسم ، وشدة في المرض ، فإني لم ألحظ عليه أنه فقد وعيه وغاب عن الدنيا ؛ بل كان مالكاً لوعيه ، لكنه لا يستطيع النطق بسبب ضعفه الشديد، وقدسافر إلى حماة في اليوم الثاني بعدتلك الوعكة، بعد أن يئس الطبيب من العلاج ، وفوض أمره إلى الله تعالى ، فقال: «هو أرحم به منا » وودعه أهل المستشفى ، والمحبوث في بيروت ، بين باك عليه ـ رحمه الله تعالى \_ وفارغ الفؤاد ملتاع على فراقه . كما استقبل أهل بلدته نبأ قدومه المفاجىء بالذعر والهلع .

# اليجوارالركممن

وفي يوم الإثنين الثامن عشر من صفو عام تسعة وثمانين وثلاثمائة وألف هجرية . الموافق الخامس من أيار لعام تسعة وستين وتسعائة

<sup>(</sup>١) الآية ٢٣ من . ورة الأنبياء .

و الف ميلادية ، في الساعة الثامنة وغان وقائق زوالي تقريباً ؛ أي بعد صلاة العشاء بقليل ، بعد أن تلبت عليه سورة يسن ، ووصل القارى، إلى الآبة الكرية :

« الذين آمنوا وعلوا الصالحات ، طوبي لهم ، وحسن مآب » من سورة الرعد ، فاضت روحه الشريفة رحمه الله تعالى إلى بارئها ، وأنا أقرب الناس إليه ، أرطب فمه الثهريف بالماء ، وأشتم منه رائحة العطر الزكية ، وإني لأرى النور يلألا من وجهه الشريف كالبرق المتلاحق ، فكان والله أجمل ما رأيته في حاتي ، وقد عم الجميع صمت سكنت فيه قلوبهم وجوارحم ، بما أفاضه الله عليهم من سكنة وروح ، وكأنها عاجل بشراهم له في وحمة الله ورضوانه وفسيح جنانه: ( يا أيتها النفس المطمئنة . ارجعي إلى ربك راضة موضية . فادخلي في عبادي وادخلي جنتي ) (١) . ثم انطلقي الدمع سخياً وحاراً على فقيدهم ، وقرة أعينهم ، من مقبل مقروحة وأفئدة بحروحة ، فصليت العشاء عنده ، وكنت آخر من ودعه في حجرته المباركة ، قبلت قدميه الطاهرتين ، وألقيت نظرة على وجهه المثمرة كفلقة القمر ، ورجوت الله تعالى أن وألقيت نظرة على وجهه المثمرة كفلقة القمر ، ورجوت الله تعالى أن

تشييع انجشان الطاهر

ونعته نشرات الأنباء إلى العالم الاسلامي عدة مرات ، وضجت

(١) الآيات ٧٧ و ٢٨ و ٢٩ من أورة الفجر .

مآذن حماة وحمص في اليوم الثاني بالتهليل والتكبير ، وإذاعة النبأ على الناس ، وقد حضرت الجموع الغفيرة من أهل العلم وغيرهم من أقاصي البلاد ، وبعد صلاة الظهر ، أذيع على جميع الناس من مآذن حماة المقالة التالية : « أيها الأخوة المؤمنون ، من كان له حق على فضيلة الشيخ محمد الحامد وحمه الله ، فليتقدم به إلى أهله ، وذلك بناء على وصيته » .

ثم غسل بالأنوار، وكفن بالأسرار، وصلت عليه الملائكة الأخيار، وودعه تلامذته ومريدوه بالدهشة والبكاء، ثم شيع جنمانه الطاهر في موكب شعبي ورسمي ، كالحشر حافل في الساعة الثالثة من بعد ظهر الثلاثاء، وأنت تسمع للناس ضجيجاً بالبكاء كضجيج الحجيج إذا أهلتوا الإحرام، وقد صلى عليه ولده البار الأستاذ « محمود الحامد» في جامع السلطان، وألقيت الكلمات والأشعار في رثائه، ثم خرج الموكب من المسجد على صوته الشريف المسجل: « اللهم اسقنا الغيث، ولا تجعلنا من القانطين » فاستجاب الله دعاءه حياً وميتاً، وأظلت الناس الغمام، بعد أن كان اليوم قائظاً، وبكته السماء، وتزاحم الناس للمل جثانه الشريف، كتزاحم الحجيج على الحجو الأسود، يتبركون به، ومجملونه على الأعناق.

وعلا الناس مهابة وجلال ، وهم صامتون على غير ما اعتادوا عليه ، من بدع في رفع الصوت أمام الجنائز بالأذكار ، وقد زاحمت ملائكة السهاء جموع الأرض في تشييعه رحمه الله تعالى ، وأضعت حماة يتيماً مات والدهـــا ، وأغلقت حوانيتها ومتاجرهـــا، وهجرت بوتها ، وخرجت عن بكرة أبيها : سلباً وشاناً ، نساءً وأطفالاً ، الأمر الذي يذكرنا بقول القائل : إن الجنائز تظهو عظمة الرجال . خرجوا والكل الله حدوله تصعلقات موسى حين دُك الطور ،

رحم الله الفقيد رحمة واسعة ، وإني لأشهد أنه كان راضياً عن ربه ، كثير الانهام لنفسه ، يعتقد أن المرض كفارة لذنبه ، لارفع الدرجاته ، وأن طلبه للمعالجة الطبية ، لم يكن بسبب حبه لهذه الحياة الدنيا ، بل ليستعبد صحته ونشاطه ، حتى يتابع رسالته في نشر العلم والدعوة إلى الله تعالى . و كأنه أدرك صاحة المسلمين إلى علمه النافع ، لكنه لما شعر أن أمنيته هذه أصبحت متعذرة ، سمع منه بعض أولاده ، ما يشير إلى أنه أحب لقاء الله تعالى ، ومغادرة هذه الحياة الدنيا النافية ، متمثلاً قول شيخه سيدي أبي النصر النقشيندي رحمه الله تعالى في آخر حياته ، وقد ضعف عن العمل في المناهد المناهد

« من لا يعمل خيراً في هذه الدنيا فالموت خير له » .

# الطريق الى الله تعالى

وكان من آخر وصاياه لي ولبعض أخواني في بيروت : أن لا نترك بعد وفاته الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في كل يوم ألف مرة على الأقل .

أهيم ُ بليلي ما حييت ُ وإن أمت ُ أو كُنَّلُ بليلي من يهيم بها بعدي وكان يأمونا بها حال حياته المباركة أيضاً ، و كنت أفهم منه أن

في القلب طاقة لا يسدها إلا محبة الله ورسوله ، ومن لم يظفر بذلك ؛ فحياته كلها هموم وغموم وآلام وحسرات ، ومن ظفر بها ؛ كانت قوتاً لقلبه ، وغذاء لروحه ، وفرحات تتوالى . بها يتنافس المتنافسون ، وباريج نسيمها يترو ح العابدون ، حتى إنني سمعته مرة يقول : « على حقارة شأني (۱) لو خيرت بين الملك ، وما أنا فيه من لذة التحصيل العلمي ، والسلوك إلى الله تعالى ؛ لاخترت ما أنا عليه » . ويردد قول العارفين :

« لو يعلم الماوك مـا نحـن عليه من لذة ، لجالدونا عليهـا بالسيوف » . و كتب لي في هذا مرغباً .

من ذاق طعم شراب القوم يدريه ومن دراه غدا بالروح يشريه ولو تعوّض أرواحاً وجاد بها في كل لمحــة عين لا تساويه وكثيراً مــا كنت أسمع منه أن الصلاة على الرسول صلى الله تعالى عليه وآله وسلم ، تنوب مناب الموشد الكامل ، عندما يفتقد في آخر الزمان .

وإني لأشعر بأن وصيته هذه ، إنما هي دلالة لمــــــن أراد بعده السلوك إلى الله تعالى .

وإليك نصأ من كلامه في كتابه « ردود على أباطيل » :

« على تقدير فقدان هـذا المرشد ، العالم العامـل بعلمه ، النقي الورع ، الذي تربى بصحبة غيره وغيره بغيره . وهكذا إلى أن

<sup>(</sup>١) هذا الكلام منه رحمه الله تعالى شدة تواضع لله عز وجل .

ينتهي الأمر إلى السد الأعظم صلى الله تعالى عليه وسلم . فقد ذكر العلماء أن العمل بتعاليم الاسلام ، مع الإكثار من الصلاة والسلام على سيدنا رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم نحواً من (ألف مرة) في الوم على أقل تقدير .

أقول: هذا يقوم مقام الموشد، من حيث أن بركات ووح الرسول عليه وآله الصلاة والسلام ، تعود على من يكثر الصلاة والسلام عليه وعلى آله ، فتكون روحه الشريفة مربية لروح هذا المصلي عليه ، وينتظم أموه أن شاء الله تعالى . فيسلس قيادة نفسه للشرع ، وتزول عنها رعوناتها ، وتذوب منها أخبائها ، وتنجه إلى العلم الصحيح عن طريق الفهم الطيب ، الذي يلقيه الله تعالى في النفس ، فيكون التوفيق لها وفيقاً والاسلام لها طريقاً » .

ثم يقول بعد كلام رحمه الله تعالى :

« وليكن ثواب هذه الصلاة واللهلام مهدياً إلى حضرته عليه الصلاة والسلام ؟ فإن ذلك ما يعود بالنفع على المهدي ، من غير أن يقص من أجره شيء ، وقد قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم لفاعل هذا : « إذاً تُكفّى همك ، ويغفر ذنبك (١) » .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قــال ذلك صلى الله عليه وآله وسلم لأبي بن كعب رضي الله عنه ، عندما قال له : أجعل صلاتي كاما لك ?. والحديث رواه الترمذي وحسنه .

#### خكاتكة

فأنت ترى مما تقدم ، أن مولانا \_ قدس الله سره \_ من أولي العزم من الأولياء ، عظيماً من العظهاء ، آناه الله تعالى من مظاهر ولعظمة ما خضعت له قلوب العباد على رضي منها ، فأخذ بأزمتها إلى الله تعالى ، راسخا في العلم ، عليماً وحبراً فهيماً ، بعيداً عن الزلل ، معفوظاً ، ناطقاً بالحق ، ما خان الله تعالى في حكم ، غير هياب غطرسة الحكام ، ولاجهل العوام.

صوفياً قطباً ، ليست له شطحة ، قهر أحواله حتى استولى عليها، فاستوى متمكناً على عرش الإرشاد كاملاً مكملاً ، يشعل في السالكين جذوة الحال ، فيطوي لهم السير ، وينشر في سرهم الأسرار ، أوتي من قوة الروحانية ، ما جعله ينفذ إلى قلب كل مريد كانه له وحده . وحمه الله تعالى ، كنت أفتقده وهو حي ، وأشتاقه وهرو أمامي ، وأحن إليه وأنا قريب منه ، عزائي فيه أنه قال لي : « ليس برجل من حجبه عن مريده ذراع من تراب » .

رحمه الله رحمة واسعة ، وجزاه عنا أحسن الجزاء ، وقد كان له علينا من الفضل والمنة أكثر ما للأب الرحيم على ولده البار ، وإني أعترف له بذلك علي خاصة . فقد شرفني تربية بخدمته ، وسلوكا بالانتساب إلى خرقته العلية ، ثم زادني على ذلك ، فكان من تواضعه الشريف رضاؤه أن يرفعني إليه ، فأخطبني ابنته الصغرى ، وأوصى لي بذلك ، وإنه لشرف عظيم .

ولا أقول إني وفيت حقه في ذكر مناقبه ، وجميل صفاته ، فإنه رحمه الله تعالى ، يعز على الأقلام أن تقرجم مثله كعظيم .

ضن الزمان بأن يجود عِنْهُ إِنَّ الزمان بمُسَلَّم لضنين

وبعد: أستميح جنابه العالي ، وحمه الله تعالى ، عذراً عن كل تقصير في أداء حقه العظيم ، فقد أسلف أنه جهد المقل ، وقد تحريت الصدق في نقولي ومشاعري ، من غير زاخرفة ولا تزويق .

ما أمر عيش من فارق الأحباب ، وغيب قلبه في التراب! فما عيش من فقدت وحيدها في حجرها ، لا ترقاً عبرتها ، فلا ينقضي حزنها؛ بأقل من حزني عليه وحرقتي ، فقد غطى كل مصاب بعده .

وكنت أعير الدمع قبلتك من بكى فأنت على من مات بعدك شاغل

وإنا لله وإنا إليه راجعون .

الدكتور محدسلهان النجار







الباروالماني

محامدة العامية

« ونحن بأي حال ، نحترم الجبل العلمي الصحيح ، وتعظم القول فيه ، كائناً ما كان ، ومن أي مصدر كان »

عمد الحامد





## تمهيد

إن كل دارس لمواحل حياة الشيخ رحمه الله تعالى ، يدرك أنه عاش طيلة حياته مدافعاً عن الحق ، ساهراً حول حريمه وحدوده ، ولم يستطع الباطل – رغم قوته ، وكثرة حيله ، وتعدد أشكاله وألوانه – أن يجد ثغرة ينفذ من خلالها ، أو ثلمة يتسلل منها ، فكلما اقترب من حمى الحق ، وجد الشيخ الحامد رحمه الله تعالى متصدياً له ، واصداً لحوكاته ، شاهراً في وجهه سلاح العلم ، والمياً له بقذائف الإيمان ، فلا يمك إلا أن يولي هارباً ، قبل أن تتزلزل أركانه ، ويندك بنيانه .

و لما كان العلم أمضى أسلحته التي دافع بها عن حياض الشريعة ، وجدت لزاماً علي أن أقدم هذا الفصل قبل عرض آرائه رحمه الله تعالى في التصوف ، وفاء مني للعلم الذي أخلص له ، وللرسالة التي قدم له الذي أعلم عصارة فكره ، وسقاها برحتى روحه ، وعطرها بشذي أنفاسه ،ولأن العلم هو الأمير في حياته على كل شيء ، وهو القائل في رسالة لأحد تلامذه :

« العلم أمير على التصوف ، لتقيه عنه بدعاً ودخائل ، قد تعلق به على الأيام والدهور . . إ ه .



# القرآن الكريم

وهو مع السنة الشريفة المحوران الأساسيان لحياته العلمية رحمه الله تعالى ، فقد كان حافظاً له، متقناً لعلومه. بدأ بحفظه وهو في العاشرة من عموه من مصاحف الجوامع ؛ لأنه ما كان حينئذ يملك مصحفاً ، وأتمه أثناء دراسته في مصر ، ففي رسالة مؤرخة بيوم الثلاثاء لحمس بقين من صفر ١٣٥٩ ه ، كتب إلى شيخه أبي النصر رحمه الله تعالى قائلاً :

« أحمد الله تعالى ، على أني قد تمت نعمة الله علي " ، فأتمت حفظ الكتاب الجيد ، فأنا أعد اليوم في حفظة القرآن الكريم ، وتلك نعمة أعترف بأنها كبرى، وأني عاجز كل العجز عن شكرها ، ولكني أعلم أن فضل الله علي عظيم ، وأن كل خير منه جل شأنه ، وفي الحديث الشريف : « من آتاه الله القرآن ، فظن أن غيره أوتي خيراً منه ، فقد حقسر عظيماً وعظم حقيراً (١) » « وأنه من حفظ القرآن ، فكأنما أدرجت النبوة بين جنبيه إلا أنه لا يوحى إليه (٢) » وأنه يشفع لحامله

<sup>(</sup>١) ذكره الغزالي في الإحياء بلفظ : « من قرأ القرآن ، ثم رأى أن أحداً أوتي أفضل بما أوتي ، فقد استصغر ما عظمه الله » وقال العراقي فيه : أخرجه الطبراني من حديث عبد الله بن عمرو بسند ضعيك .

 <sup>(</sup>٢) ذكـــر • في الترغيب والترهيب بلفظ : « من قرأ القرآن ، فقد استدرج النبوة بين جنبيه ، غير أنــه لا يوحى إليه » رواه الحاكم وقــال : صحيح الإسناد .

يوم القيامة(١) ، ويدفع عنه ، فالحمد لله على ما أولى وأنعم . . إ ه ، .

القرآن ، كان سيدي رحمه الله يتى بول كتاب في موضوع علوم القرآن ، كان سيدي رحمه الله يتى بول ويجب مؤلفه ، وهو كتاب مدرس علوم القرآن وعسوم القرآن وعسوم الحديث بكلية أصول الدين في الأزهر اللمريف ، قرأه سيدي رحمه الله أثناء دراسته في مصر، فوجد فيه بعض الأخطاء العلمية الصغيرة ، فتبه المؤلف إليا ، فتقبلها – رحمه الله – واستدر كها في الطبعة الثانية للكتاب ، وأهدى سيدي نسخة منها .

وقد خصص رحمه الله للقرآن الكريم يومين من درسه العام ، الذي كان يلقيه كل يوم ، قبيل صلاة العشاء في مسجد السلطان خلا ليلة الجمعة ، يلقي فيها دروس التقسير، حتى تمكن من تدريس تفسيرالقرآن مرتن تقريباً .

وما كان رحمه الله يلقي درساً ، حتى محضر له تحضيراً كاملا ، يصرف له وقتاً كيراً ، يمتد أحياناً من بعض الظهر إلى غروب الشمس ، لا يترك \_ رغم غزارة علمه \_ مرجعاً في التفسير ، إلا ويعود إليه ، حل اعتاده في تفسير آيات الأحكام على كتاب و الجامع لأحكام القرآن ، لقرطبي ، و كتاب و مذكرة تفسير آيات الأحكام » الذي كان مقرراً تدريسه لطلاب كلية الشريعة \_ إحدى كليات الجامع الأزهر \_ سنة تدريسه لطلاب كلية الشريعة \_ إحدى كليات الجامع الأزهر \_ سنة

<sup>(</sup>١) وهو معنى حديث صحبح في مسلم ولفظه : « اقرأوا القرآن ؛ فإنه يأتي يوم القيامة شفيعاً لأصحابه » .

يضع أمامه على منصة الدرس كتاب تفسير الحازن ، ولكنه يضع في قلبه عصارة الجهد الطويل الذي بذله في تحضير درسه، حتى أخذ درسه العام صفة الدرس المنهجي الحاص ، فلم يثبت عليه إلا صفوة من تلاميذه وأبناء روحه ، استعذبوا صعوبته ، وعشقوا غوصه على المعاني العميقة ، وتبحره في الفروع الدقيقة ، يقف أحياناً عند الآية الواحدة عدة دروس ، حتى يستكمل بيان معانيها ، والأحكام المتفوعة عنها ، واستدلالات العلماء المختلفة منها .

ولقد كنت أخشى عليه من كثيراً في شبره الآيات ، وألا هذه الدروس ، فأرجوه أن لا يتوسع كثيراً في شبره الآيات ، وألا يقف عندها طويلاً ، فيجيبني – رحمه الله تعالى –: « العلم لا يكون إلا هكذا ». يستعين لتفسير الآيات الأخرى بأوسع المراجع، أفضلهاعند كتاب « روح المعاني » للآلوسي ، وأكثرها تحقيقاً في نظره ابن كثير، وأدقها في العقيدة كتاب « مفاتيح الغيب » للفخر الرازي .

يقرر عقيدة أهل السنة ، من خلال تفسيره للآيات التي فيها بعض صفات الله سبحانه وتعالى ، ومباحث العقيدة لها الصدارة عنده ؛ لعلمه بخطرها ، و كثرة مزالقها ، وشدة حاجة الناس إليها ، قال رحمه الله في ذلك : « الاعتقاد الحق هو الأصل الأصيل ، وهو الركن الركين، وهو الأول والعمل الصالح ، يقع ثانياً في المرتبة (١١ . إه». ومعاني العقيدة الدقيقة الخطرة ، لا يستطيع التعبير عنها إلا

<sup>(</sup>١) ردود على أباطيل .

الأفذاذ من العلماء ، ولقد كان رحمه الله ، يعرف مقدار تمكنه في هذا المدان ، حتى صرح لي مرة ، بأن في العقيدة معاني ، لا يستطيع أن يعبر عنها سواه ، ولم يقل رحمه الله ذلك افتخاراً ، إنها قاله ؛ تحدثا منعمة الله عليه ، وغرساً للثقة به في قلوب تلاميذه ، حتى يكمل انتفاعهم به ، وانتفاع التلميذ بأستاذه بمقدار ثقته به . وليرجع كل من يريد أن يتاكد من هذه الحققة إلى رسالة صغيرة لسيدي رحمه الله في موضوع القدر ، سماها : و لندارك المعتبر لبعض ما في كتاب القضاء والقدر ، وفيها خاتمة في أفعال العباد و تصالها بالقضاء والقدر .

وكان ... رحمه الله ... عب التخصص في ميادين العلم ، ويتمنى أن يوجد متخصصون في علم التفسير . وقد سعته مراراً يقول : « إن في علم التفسير بجوثاً شائكة ، قامت حولها معارك علمية كبيرة ، وحبذا لو كان عندنا متخصصون في كل فرع من قروع العيلم ، أصبحنا يابني مضطرين إلى التنقل من علم إلى علم ، ومن فن إلى فن ؛ لنسد الفراغ ، وقلا الساحة . . إ ه » . وأشهد ويشهدمعل كل من عرفه وقرأ له، أنه ملأ الساحة العلمية بكل أبعادها وجوانبها ، ولقد دلني رحمه الله على بعض هذه البحوث، وسمعته يتناول بعضها عندما مر بها خلال دروس التفسير؛ فأ جاوزها حتى خاص غمارها ، وحل عقدها ، وأزال لبسها ، وخرج ظافراً منتصراً ، وقد حفظ لمستمعه .. من العامة والخاصة .. سلامة عقدتهم ، وصفاه قاوبهم .

القرآن الكريم في نظره \_ رحمه الله \_ كتاب هداية وإرشاد ، وقد جعل ذلك عنواناً لمقولة قـال فيها : ﴿ أَنُولَ اللهُ سَبَّحَانُهُ القرآنَ

الكريم هادياً ومرشداً إلى السبيل الحق، وموجهاً إلى السعادة الصحيحة، أنزله الله سبحانه ناصحاً ومربياً، وضمّنه من التشريعات الصالحة، ما تحكفل للعامل به الهناءة في دنياه وأخراه. تقويم للاعتقاد، تصحيح للخلق، توغيب في الثواب، توهيب من العقاب، قصص حق؛ يريك الماضي حاضراً، وينقلك إليه، حتى لكانك شاهد دعوة الرسل عليهم الصلاة والسلام إلى الله تعالى.. إه(١١).

وليس القرآن الكريم عنده -رحمه الله - كتاب نظريات علمية، وحول ذلك قال رحمه الله : « إياك أن تتوم أن القرآن الكريم ، جاء يبحث النظريات العلمية تفصيلا ، إن هذا العرق لاينبغي أن يطيف بالأذهان ، في يستهدفه القرآن هداية وإرشاد، لا تقرير لقاعدة حسابية، ولا برهان على نظرية هندسية، ولا تفصيل لدقائق الكيمياء ، وإن دعا إلى التبحر في كل علم نافع للحكمة التي ذكر ناها ، إن محاولة استنتاج النظريات العلمية من القرآن الكريم تعسف لا يرضى ، وتكلف لا يحمد ؛ فليعلم هذا ، القرآن الكريم تعسف لا يرضى ، وتكلف لا يحمد ؛ فليعلم هذا ، فقد زلت فيه بعض الأقدام وبربنا سبحانه ذعوذ من الزلل إه (٢٠)». والحقائق العلمية التي أشار إليها القرآن الكريم في معوض دعوة الناس إلى التفكير في بديع صنع الله تعالى، لا تتعارض مع العلم الصحيح، قال رحمه التفكير في بديع صنع الله تعالى، لا تتعارض مع العلم الصحيح، قال رحمه النه : «القرآن الكريم بعوض على الانسان صورهذا الكون عرضا صحيحاً ،

<sup>(</sup>١) ردود على أباطيل.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه.

لا غبار عليه، ولا يقور إلا الواقع الذي لا يتصل بالحيال، ولا يناقض العلم الصحيح أيضاً ، وهذا العرض حكمته الأولى توجيه القلوب إلى بارتها، ولذا أمر بالتفكير في المصنوعات الربانية، وشيء آخر هـو الانتفاع بمـا خلق الله وسخو للانسان ، من مكونات تفيده في قطع مراحل حياته، فيعيش عيشارغداً متمتعاً بنادهذا الكون . . إ ه (٣) » .

جل اعتاده في تفسير القرآن الكريم على القرآن . وكان - رحمه الله - يقول: « لا بد لمن يويد تفسير القرآن من حفظ القرآت » ولهذا كان يوصي تلاميذه بحفظ القرآن الحكويم ، ومحضهم عليه ، حتى أصبح بينهم عدد لا بأس به محفظ حكتاب الله تعالى ، ويستعين بعده بالصحيح المأثور عن سيدنا وسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، والمنقول عن أصحابه والسلف الصالح من علماء التابعين . يقف من الإسرائيليات موقف السلف الصالح ؛ فما عنوض منها نصوص الكتاب والسنة رده ، وما وافق قبله ، مع بيان مصدره و كشف مويته .

ويزيد في جمال دروسه في التفسير قرة في بيانه ، وسلاسة في طبعه ، وفصاحة في لسانه ، وعذوبة في منطقه ، تمده ذا كرته الجبارة بروائع الشعر ، ونفائس الحكم ، ونوادر الأمثال ، يلف كل ذلك بوشاح مستمد من روحه القوية الحامة أمام كلام الله، وبتوجهات قلبه الكبير العام بذكر الله تعالى .

وما أكثر ما تمر به آبة كرية ، تلامس الحس في قلبه الشريف ،

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

فتفيض دموعه ، ويرتفع نشيجه ، ويعلو ويهبط صدره . وتزين ذلك كله هيبة العالم ، وجلال الذاكر ، وخشوع العابد . ألا ما أعذب هذه السويعات ، وما أحلى هذه الأوقات ، ذهبت بذهابه ، وانقضت بموته، فلا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم .

يقسم آيات كل سورة إلى مجموعات صغيرة ، متجانسة متقاربة ، يبدأ الدرس بتلاوتها ، بصوته ذي النبرة العذبة، والنغمة الحلوة ، ويعيد تلاونها في ختام الدرس ، ويتفرق تلاميذه وفي آذانهم عذوبة الصوت ، وفي قاوبهم يقين الايمان ، وفي أفكارهم صفاء المعرفة ... لا يترك شبهة ولا يغادر بدعة، إذا أحس أن أحداً من تلاميذه متاثر ببدعة أو شبهة، ارتفع صوته، واحمر وجهه أثناء الدرس ؛ غضباً لدين الله تعالى، ولحومة كتاب الله ، وما أجمله إذا غضب ، يزأر زئير الأسد ، ويتدفق العلم من فمه تدفق السيل ، ولا يهدأ حتى يطهر قلوب تلاميذه وعقولهم من أيأثر لشبهة أو بدعة ، كان – رحمه الله – سريع الغضب ، سريع الرضي ، وماكان غضه إلا لدينه ولربه ، وهو في غضه متمكن راسخ كالجبل ، فلا يزلُ لسانه ولا يتغير جَنَانُه ، تدفعه أمانته العلمية إلى عوض كل أقوال العلماء في تفسير آيات كتاب الله تعالى ، ثم مختار منها أقربها إلى روح كتاب الله تعالى ، فيقو يه ، مبيناً وجهة نظره ، شارحاً أدلته وبراهينه ، مقارناً لها مـــع أدلة الآخرين ، وأحياناً لا يكتفي برأيه - رحمه الله – بل مجمله تواضعه لسؤال من حوله من تلاميذه عن رأيهم في ذلك ، يفسح لهم مجال المذاكرة والمناقشة ، حتى يقتنع بقناعتهم ، ويطمئن لحسن فهمهم ، وربما أعاد النظر في رأيه ، وأخذ برأي بعض تلاميذه ، وأعلن تراجعه عن رأيه القديم له ولو بعد مرور عدة أيام .
وبعد كل هذا، فقد خصص لتلاوة القرآن الكويم جزءاً مزيومه
متلو فيه آيات الكتاب لنفسه ، ويغرف بقلبه الكبير من مجار نوره

وحداثق نوره .

وكان يدعوالناس لذلك ، قال رحمه الله في (نصيحة إلى الشباب):

و وايكن لكل منا مجلس مع ربيه سبحانه ، يتلو كتابه ، ويذب ويذب من صيغ الذكر ، فإن الذكر يصقل القلب ، ويهذب النقس ، وينعش الأرواح ، وما خير المسلم إذا كان جافاً ، لا يرق

له قلب، ولا ينهمر منه دمع، إن قساوة القلوب تداوى بذكر الله . إه(١٠) .

وكم كان يشكو رحمه الله ويتألم من كثرة أعمالهالعلمية والاجتماعية لأنها تحومه أحياناً من قراءة كتاب الله تعالى ، وتحول بينه وبين متعته الكبرى في تدبر آيات القرآن العظيم .

السيسنة

وهي المحور الأساسي الثاني لنشاطه العلمي ولحياته العلمية رحمه تعالى ، وعمله العلمي فيها ذو فرعين رئيسين : السيرة الشريفة والحدث الشريف .

(١) ردود على أباطيل.

- 98 -



### الشيرة اليشتريفية

أما السيرة الشريفة ، فكان رحمه الله مشغوفًا بها ، مولهًا بدرسها وتدريسها، ولاعجب في ذلك، فحبه لها تعبير عن حبهالعظيم لرسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فقدوصل رحمه الله في طويق محبة الرسول مُراتِيِّةٍ إلى نهاية مابعدهانهاية، وإلى قبة ليس فوقها قمة، وشرب كأس المحبة كله فما أبقى منه شيئًا. الشوق إلى الله تعالى و إلى رسوله صلى الله عليه و آله و سلم موكبه، ما أنس إلا به ، وما سعد بسواه ، وما أكثر دموع الشوق التي ذرفها في هدآت الليل وفي الحلوات والجلوات ! وما أعظم الآهات والزفرات التي صدرت من ذلك القلب التقى النقى المرهف الشعور والإحساس! لقد بلغ رحمه الله من رهافة حسه ودقة شعوره ، إلى أن أوصى كل من أراد الحج ، ألا يأتي لتوديعه ، يخشى رحمه الله ألا يتحمل قلبه هجهات الشوق ، ودفقات الحنين . ولقد حج رحمه الله مرة واحدة في حيات ، وكان يتمنى الحج والزيارة كل عام ،اكن ورعه وتقواه منعاه منتحقق أعز أمانيه ، كان يقول : « كيف أذهب الى الحج وأترك البلد خالية لبس فيها من يفتيها ، ويحل قضاياها الشرعية ، بعد أن ذهب معظم العلماء الى الحبح ؟ كيف أذهب إلى حسبج النفل ، وأترك طلابي في المدرسة ، وهم أمانة في عنقي ، أسأل عنهم أمام الله تعالى ! » ولما أحيل على التقاعد بطلبه ، كان يني نفسه بالحج والزيارة ، ولكن المرض ما أمهله ، وقضى رحمه الله ، واللوعـــة تأكل قلبه ، وحرقة الشوق تذيب فؤاده . اسناذنه أحد المتيمين عجبه من أهالي بيروت ، أن يأذن له بإقامة على شريف المصلاة والسلام على سيدنا لمحد صلى الله عليه وآله وسلم ، فأجاب رحمه الله وعر يعاني آلام المرض في المستشفى : « لو استطعت أن آمر حفظتي بالمسلاة على النبي صلى الدعليه وآله وسلم ، لفعلت »

وقد يلومني بعضهم ، ويدعي أنني خوجت عن نطاق البحث ، وتجاوزت الحد . لا تتسرع بالاثمي ولا قعجل ، إن الحديث عن سيدنا وسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لا يمكن أن يكون حديث عقل فقط بل لابد للقلب أن يتحدث مع العقل ، وكان سيدي رحمه الله ، يتخير من كتب السيرة ما كتب بعقل مؤلفه وقلبه ، حتى يتوفر له تحقيق العالم ، وعاطفة الحج الصادق .

اخمدية ، لمؤلفه السد « أحمد زيني » المثهور « بدحلان » رحمه الله ، وخصص له ليلة كل أسبوع هي ليلة الخيس ، وكان رحمه الله يقول ، و مده ليلة محمد صلى الله عليه وآله وسلم ، هذه الليلة كانت أجمل ليالي الأصبوع في جامع السلطان ، تلتقي فيها أنوار السيرة الشريفة ، مع نوجهات القلب الكبير المتيم بجب المصطفى صلى الله عليه وآله وسلم ، فيقيض النور ، ويزداد السرور ، وتتلاشى أربعة عشر قرنا من عمر الكون ، لتحيش الأرواح والقلوب مع النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، كأنها ولدت في تلك الساعات ، وشهدت معه صلى الله عليه وآله وسلم ، كأنها ولدت في تلك الساعات ، وشهدت معه صلى الله عليه وآله وسلم تلك المشاهد . وإن كل من شهد هذه الدووس ، لن ينسى حلاوتها ، ولن يغيب عن قلبه أنسها ، ولنستمع إلى مستشرق ألماني يدعى الدكتور

وغونتر رودمان ، طوف في بلاد العرب من أقصاها إلى أقصاها ، ومو في تطوافه على حماة ، وبقي فيها قرابة شهر ، داوم خلال إقامته فيها على دروس سيدي – رحمه الله – الصباحية والمسائية ، وبعد انتهاء جولته وعودته إلى بلده ، كتب رسالة مطولة إلى سيدي رحمه الله ، وصف له جولته على المعاهد العلمية الشرعية في مختلف البلاد العوبية ، وسجل له بعض انطباعاته عن الاسلام والمسلمين ، ومن جملة أقواله في هذه الرسالة : و وفي الحتام أريد انتهاز الفرصة ، لأقدم لكم شكري العميق على ضيافتكم الكوية ، التي أتاحت التعمق في روح الاسلام الذي أثر على تفكيري كثيراً ، وإنني أتذكر دائماً بشوق دروسكم ، وخاصة مساء في المسجد . كثيراً ، وإنني أتذكر دائماً بشوق دروسكم ، وخاصة مساء في المسجد . في هذا الجحال ظهرت شخصيتكم الكريمة بوضوح ، وإنني لن أنسى تأثير كم الشديد خلال قراءة سيرة الرسول ، الذي لمس قلبي ، وجعلني أخظ إيمانكم العميق ، وإنني أتنى لجهود كم كل النجاح ، وأرجو التوفيق أياء كتابكم الجديد الذي شهدت تصنيفه . . إه (١) ،

وقد تمكن رحمه الله من تقرير السيرة تدريساً عدة مرات ، وأراد في آخر حياته تدريس كتاب « الشفا في حقوق المصطفى ، صلى الله عليه وآله وسلم للقاضي عياض رحمه الله ، ولكن المرض عاجله وحال بينه وبين مايريد، فأوصاني رحمه الله عندما عدته في بيروت وقت

<sup>(</sup>١) كان من عادة الشيخ رحمه الله تعالى مراجمـــة كل ما يكتب من كتب ورسائل في الدرس الصباحي الخاس أمام خاصة تلاميذه ، ولقد شهدهذا المستشرق بعض هذه الدروس التي كان الشيخ رحمه الله تعالى يراجع فيها كتابه « نكاح المتعة حرام في الاسلام » .

وداعه ، أن أقرأ في الدرس كتاب الشفاء . والحق أن هـذا الكتاب من أنفس ما كتب في موضوع السيرة ، ما سبقه في ترتيبه وتبويبه أحد وما لحقه ، انفرد بتحقيقات علمية كبيرة ما تمكن غيره منها ، وهو في الوقت نفسه حديث عالم مترع القلب بحب النبي صلى الله عليه وآله وسلم، أشرقت على كلماته أنوار النبوة ، ولمعت بين سطوره علامات المحبة .

وحمك الله ياسيدي ما وأيت مثلث أحداً يعوف أقدار العاماء ، و بدل على مواطن الفضل .

وكم كان يتألم حين يامس بين الناسجهلا بسيرة النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، وإعراضاً عن درسها ومدارسنها ، وانكباباً منهم على دراسة حياة من لا يصلحون خدماً لنعل النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، فلا يملك رحمه الله سوى التألم والتأسف والتحرق ، و لقد عبر عن حرفته هذه بخطب منبرية خصصها لمرضوع السيرة الشريفة ، بين فيها وجوب تعلمها وتعليمها لجيل الأمة الناشيء ، وكان يذكر الناس بقول سعد بن أبي وقاص لأولاده وهو يعلمهم مغازي النبي صلى الله عليه وسلم . كان رضي الله عنه يقول لهم : « خذوها يا بني " ، فإنها شرفكم »

وماكان رحمه الله يعتذر عن محاضرة أو خطبة بأي مناسبة تتصل علياته صلى الله عليه وآله وسلم . أذكر أنه طلب منه منذ سنتين ، أن يلقي كلمة في الحفل الرسمي في ذكرى ميلاده صلى الله عليه وآله وسلم ، وكانت بوادر العلة التي توفي بها قد بدأت تتعبه ، وكثرة الأعمال أخذت توقعه ، فشكا لي رحمه الله كأوة أعماله ، وسوء صعته ، فقلت له : ياسيدي لو اعتذرت عن هذه الكلمة ، فكان جوابه رحمه الله : ه إنني أستحي

من الذي صلى الله عليه وسلم ، أن أدعى الكلام في ذكرى مولده الشريف ، ولا أتكلم بها شيئاً » وتكلم رحمـــه الله زهاء الساعة ، وتكلمت معه قلوب الناس ودموعهم .

### اكحكيث إلشكرنف

وبمقدار حبه العظيم الذي عَلِيْ ، أحب الحديث الشريف واعتنى به رحمه الله عناية كبيرة ، لأنه في نظره – فضلاعن كونه كلام المصطفى صلى الله عليه وآله وسلم – الركيزة الثانيـــة للدين الحنيف والشريعة المطهرة ، التي عاش طيلة حياته خادماً لها مدافعاً عن حياضها ، محافظاً على صفاء جوهرهاوسلامة عنصرها، وفي هذاقال رحمه الله: « النبي – عليه وآله الصلاة والسلام – ســـــــــــراج منيو، أنى ساو أناو ، وحيثا اتجه أضاء . قوله شرع ، وفعله شرع ، ونقويوه شرع . إه (١١) » أنس بأضاء . قوله شرع ، وفعله شرع ، ونقويوه شرع . إه (١١) » أنس بأنسه بصاحبه صلى الله عليه وآله وسلم ، فكان يوتاح بقراءته من عناء الجهد العقلي الكبير الذي يبذله في دروس الفقه الصباحية ، فكلما ختم درس الفقه الصباحي لجأ إلى الحديث الشــــــــــريف يستروح منه الروح درس الفقه الصباحي بجأ إلى الحديث الشــــــــــريف يستروح منه الروح والريجان ، ويستنشق منه عبير أنفاس الذي صلى الله عليه وآله وسلم ، فينسى متاعبه ، وتزول عنه آلامه .

وهكذا قرر كتاب « تيسير الوصول للشيباني » وهو كتاب من أنفس ما ألف في موضوع الحديث الشريف، اختصر فيه مؤلفه أحاديث الكتب الستة لأعلام مؤلفي الحديث: مالك، والبخاري، ومسلم،

<sup>(</sup>١) ردود على أباطيل ٠

وأبي داود ، والترمدي، والنسائي رحمهم الله. وبوبها مجسب الموضوعات ورتب موضوعاتها مجسب ترتيب الأحرف الأولى منها

وخصص رحمه الله ليلة في الأسبولم هي ليلة الأربعاء لتدريس الحديث الشريف في الدرس العام ، وكان آخو كتاب درسه كتاب الأربعين مع شرحه الإمام الناوي رحمه الله ، وقبله الترغيب والترهيب للمنذري ، وقبله الجامع الصغير للسياطي ، ولا أدري ماذا قرأ قبل الجامع الصغير، وإن كنت أرجع كتاب الصحيح للبخاري رحمه الله . و في درس الحديث الشريف ، كان يسرع رحمه الله ، حتى يقرأ أكبر عدد محن من الأحاديث الشريقة ، ويقف طويلًا عند أحاديث الصفات ، فيشرحها شرحاً وافياً ، مبيناً مذهب السلف والحلف فيها ، مبعداً عن قلوب تلاميذه كل أبهة ناتجلة عن سوء فهم لطواهر الكلم النوي الشريف. ويقف أيضاً عند أحاديث الأحكام ، لقور كل الأحكام الشرعة المستنبطة لمنها، ويبيل استدلالات الأنمة المحتلفة منها ، ويرجح ألحاناً بعض الاستدلالات على بعض ، وإيقوال : هـذا الحديث يشهد للإمام الفلاني ، وهذا يشهد الهلان ، والكنه نختم مجثه بقوله : « لكل دليله ، وحمهم الله جميعاً » والاينسى والجمه الله أن ينشر خلال ذلك كله قواعد مصطلح الحديث ، شارحاً لها ، وموضحاً لغوامضها ، يضرب لها الأمثال الواقعية ، بما يمر به لهن أسانيه لوملون ، ولكثرة حبه وشغفه بالحديث الشريف ومطالعته له ، تكوانك الدنه رحمه الله ملكة علمية ، يلتطيع بواسطتها أن يميز بيني الحديث الصحيح والموضوع ، فكان إذا سئل عن حديث موضوع يقول: «لا تلولج على هذا الكلام أنوار النبوة »

لكنه رحمه الله لأمانته العلمية ماكان يتسرع في حكمه ، حتى يرجـع إلى المصادر الحديثية ليتأكد من هوية الحديث .

يغضب أشد الغضب بمن يراه يود حديثاً نبوياشريفاً ، ويوصي بأن يؤخذ كل علم شرعي من منابعه الأصلية ، فعلم التفسير بجب أن يؤخذ من كتب الحديث ، والحديث من كتب الحديث ، والحديث من كتب الفقه .

# الفقة

احتل الفقه في حياته العلمية – رحمه الله – المكانـة الأولى ، واستهلك قدراً كبيراً من جهوده العلمية ، وذلك لعدة أسباب ، منها :

١ – الفقه ثمرة الكتاب والسنة ، ولهــــذا المعنى كان رحمه الله يردد كثيراً : « الفقهاء هم الأطباء ، والمحدثون والمفسرون هم الصيادلة » وهو من كلام الأعمش لأبي حنينة رحمها الله تعالى .

 ومعاملات ، ومنا كحات ، وحدوداً وزواجر ، وخططاً ندراً بها عنا ؛ لنامن شر العدو المغير الذي يويد تدميرنا ، وطمس المعالم التي قام عليها بحدنا وعمرت بلادنا . هذا إلى أحكام توازيع التركات في المواديث ، وتقسيمها في المستحقين . إه ،

وقوله رحمه الله عن الفقه: « إذ هو الاسلام والايمان » لأنه عماد الدين ، فقد روى الدارقطني والبيهقي، عن أبي هريرة رضي الله عنه عن الني صلى الله عليه وسلم ، قال : « ما عبد الله بشيء أفضل من فقه في دين ، ولفقيه واحد أشد على الشيطان من الف عابد ، ولكل شيء عماد وعماد هذا الدين الفقه » .

وروى الترمذي ، وابن ماجه ، والميه يه عن ابن عباس رضي الله عنها قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « فقيه واحد ، ألمد على الشيطان من ألف عابد » . وروى البخاري ومسلم عن معاوية رضي الله تعالى عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « من يود الله به خيراً يفقهه في الدين » ورواه أبو يعلى ، وزاد فيه : « ومن لم يققهه لم يبال به » .

ومنهجه رحمه الله تعالى في الفقه بقوم على الأسس التالية:

السلامي، واحترامها، والوقوف عند حدودها. ولقد كتب رحمه الله في هذا الموضوع عنا مطولاً وهو على فواش المرض؛ تحت عنوان ولزوم اتباع مذاهب الأثمة حسماً للفوضى الدينية، نشره الشيخ أحمد البيانوني في كتابه والمجتهاد والمجتهدون، ونشر بعد ذلك في رسالة مستقلة. ومماقال فيه:

« إن أفكار الأئمة أبعد من أنظارنا القاصرة وأعمق ، قد أسرجوا لنا الفقه وألجموه ؛ فما علينا إلا أن نتبع ما قرروه ، كما لو أفتونا به وهم أحياء، ولا سما والأحاديث النبوية الشريفة فيها صحيح الثبوت، وفيها حسنه ، وفيها ضعيفه ، ومنها المنسوخ حكمه ، ومنها الموضوع المصنوع الذي لاأصل له، فاقتحام لجة الاجتهاد مهلكة على الضعفاء . إهه ٢ - الدراسة الفقهية عنده - رحمه الله - لا تقتصر على دراسة الأحكام فقط مجردة عن أدلتها ، بل تتعدى ذلك إلى دراسة الأحكام مع أدلتها ، وهو ما يعبر عنه اليوم بالفقه الاستدلالي ، ولهـذا كان رحمه كتاب « الاختيار » وفيه زبدة أدلة الفقه الحنفي ، ثم انتقـل منه إلى كتاب « تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق» للعلامة الشيخ عثمان بنعلى الزيلعي الحنفي ، وهو من أعلى وأوسع ما ألف في فقه الدليل للمذهب الحنفي ، وقل من العلماء من يرجع إلى هذا الكتاب لصعوبته ، وقــد قرر تدريس قسم منه في أقسام التخصص العالي في الأزهر الشريف. بدأ به رحمه الله منذ سنوات عديدة ،وله عليه تعليقات واستدراكات ، استخرجها من أمهات كتب المذهب ، مثل الهداية ، والعناية ، وفتح القدير ، وحاشية ابن عابدين ، وتقريرات الرافعي عليه ، وشرح الجملة للأتاسي ، وغيرها ، ولم يقدر له إتمامه ،فقد توفي رحمه الله بعد أن وصل إلى أول كتاب الصرف من المجلد الرابع.

٣ ـــ أما الأحكام الفقهية المجردة عن الأدلة ، فكان يقورهــا في دروس الفقه المسائية أثناءالدرس العام ، وقد خصص للفقه يومين في كل

أسبوع ، قور فيها محوثاً كثيرة من حاشة ابن عابدين و كتاب مواقي الفلاح ، وفي السنوات الأخيرة ، بدأ بتقرير كتاب « الهدية العلائية » مع حواشي وتعليقات وضعها على هامشه ، وكان يمليها على طلابه أثناء الدرس . وهي من أنفس التعليقات وأحقها ، حور فيها كثيراً من المسائل ، بحيث تغني قارئها عن المصور لات الفقهية ، وتوفي رحمه الله قبل أن يكملها .

إلى العاملات على فقه العبادات ، بل اهتم كثيراً بفقه المعاملات والأنكحة ، يقتصر على فقه العبادات ، بل اهتم كثيراً بفقه المعاملات والأنكحة ، وكان - رحمه الله - يدرك مدى حاجة الناس إليها ومدى جهلهم بها ، وأذ كر أنه قرر دروساً في فقه المعاملات ، وجعل عمدته فيها رسالة قيمة في صغيرة في المعاملات ، وحفى علماء حمي على نشر رسالة قيمة في المعاملات للشيخ عبد القادر الحيجا الحصي رحمه الله ، فنشرت مع مقدمة المعاملات المعاملات ، وضرورة نشر مشل هذه الرسائل العلمية بينهم .

و التزم رحمه الله فقه المذهب الحنفي تطبيقاً وتعليماً ، مع الحترامه لبقية المذاهب ، ولآراء أغلم الاجتهاد ، ولكل بحث علمي صحيح ، قال رحمه الله في بحثه: « لزوم اتباع مذاهب الأثمة »: «ونحن بأي حال نحتر مالبحث العلمي الصحيح، ونعظم القول فيه كائناً ما كان، ومن أي مصدركان .. إه م بل كان وحمه الله ينكر على من يريد أن عمل الناس على التزام مذهب واحد ، قال رحمه الله في ذلك : «وليس القول الآن في المقارنة والترجيح ، بل القصد كل القصد إلى احترام

الحلاف في الفرعيات ، التي مهما اتجه المرء إلى أي جانب من جوانبها ؛ وجد له سلفاً من العلماء لهم وجهة نظر يدللون عليها ويبرهنون . وليس الصواب في مثل هذا تحجر الواسع . . إ هلا ».

٣ – والتزامه رحمه الله تعالى بقواعد المذهب الحنفي ، لا يعني ترك أحكام غيره من المذاهب، بل كان يدعو رحمه الله إلى الالتزام بأي مذهب من المذاهب الفقهية المدونة، إلا أن أمانته العلمية ، كانت تم عمن الإفتاء بغير المذهب الحنفي ، فكان يحيل السائل إلى علماء المذاهب الأخرى ، ويقول رحمه الله : « أهل مكة أدرى بشعابها » .

٧ - إن اختلاف أئة المذاهب في بعض الأحكام الفرعية رحمة للأمة ، ولهذا كان يفتي لملتزم مذهب معين ، بأن يأخذ بأحكام مذهب آخر عند الضرورة . وقد أخذ رحمه الله في آخر حياته بمذهب الإمام مالك رحمه الله في أحكام الطهارة ، لأنها أيسر ، وخاصة أثناء المرض ، واستفتى في هذا الموضوع أحد علماء المذهب المالكي في الأزهر الشريف ٢٠).

م و إغلاق باب الاجتهاد ، لا يعني في نظره رحمه الله وقوف الشريعة جامدة أمام الجديد من الحوادث . والمخلص بيئنه رحمه الله فيا كتبه حول لزوم اتباع مذاهب الأئمة ، قال رحمه الله :

<sup>(</sup>١) ردود على أباطيل .

 <sup>(</sup>۲) وهـــو فضيلة الشيخ الدكتور صالح موسى شرف عضو جماعة
 كبار العلماء .

« نعم قد تعرض بعض الحوادث في زماننا هذا ، بما لم يعهده الناس من قبل ، فيتشوفون إلى معرفة أحكامها ، والمخلص الوحيد من الحيرة، هو النظر في فروع الفقه وقراء حو الكلية ؛ فإنه كفيل بتعريفنا بحكم الجديد من الحوادث ، فقد توسع أقدمونا من الفقهاء ، في تقرير الحوادث، واستنباط أحكام لها، فكتبوا كثيراً وكثيراً جداً، حتى صاد ما كتبوه بحوراً زاخرة، يغوص الغواصون إلى قعورها، ويستخرجون منها درراً صافية جديرة بالإعجاب، على أنه لامانع من الاجتهاد المتعرف الى أحكام جزئية فردية طارئة ، ولكن لا يتقنه إلا أفراد معدودون نقمه علم من لاسلام وأقطاره ، وليس هو لكل من يوى نقمه عالماً ، أو يزعمه البسطاء من الناس عالماً .

وإنما أجزنا هذا ؛ لأن الاسلام كامل في ذاته ، وما من حادثة تقع تحت أديم الساء ، إلا وله حكم فيها ، وقد قال الله تعالى : ( ليوم أكملت لكم دينكم ، وأتممت علىكم نعمني ، ورضيت لكم الاسلام ديناً )(١) . فلن يقف شرع الله الكامل جامداً أمام الحوادث ، لا يبدي حراكاً ، وقد نفى الله سبحانه النقص عنه . . إه » .

ولهذا اعتنى رحمه الله بفقه الدليل دراسة وتدريساً ، لا لأنه لم يتى بأقوال الأئمة ، بل من أجل الجديد من الأحداث ومعرفة حكم الله فيها . وهذا يفسر لنا كثرة توادد الأسئلة الشرعية عليه من شتى أقطار العالم الاسلامي دون غيره من العلماء .

<sup>(</sup>١) الآية ٤ من سورة المائدة .

# آشَارُهُ إلعالميَّة

لم يتناول رحمه الله في معظم آثاره العلمية بجوثاً نظرية محضة ، أفرد لها تأليفاً خاصاً ، ويعود ذلك لسبين :

١ - اعتقاده أن علماء السلف من الأمهة ، تناولوا جميع المواضيع : أصولاً وفروعاً ، وسيرة وتأريخاً ، فلم يتركوا رحمهم الله لمن بعدهم شيئاً .

٢ - كثرة أعماله رحمه الله تعالى ، فقد كان يقوم بأعمال علمية واجتاعية ، ينوء بها العديد من كبار العلماء . ولم يتخلّ عن شيء منها ،
 حتى استعمرت العلة كبده ، وأنهكت جسمه .

رجوته مرة أن يسمح لي بالقيام بأعباء الدرس العام مكانه ، بعد أن رأيته متمدداً في المسجد إعياء ، ثم خوج وهو يتوكا على بعض تلاميذه ، فقال لي : « دعني ألقى الله وأنا أطلب العلم » ثم ذكر في بالحديث الشريف الذي رواه الطبراني في الأوسط ، عن ابن عباس رضي الله عنها ، أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال : « من جاءه أجله وهو يطلب العلم ، لقي الله ولم يكن بينه وبين النبين إلا درجة النبوة » وكم تمنى رحمه الله ، أن يجد في حياته وقتاً لتأليف كتاب ، يتعدث فيه موضوع التصوف ضمن القيود العلمية ، والقواعد الشرعية ، يتحدث فيه عن حياة شيخه في الطريقة النقشبندية سيدي الشيخ محمد أبي يتحدث فيه عن حياة شيخه في الطريقة النقشبندية سيدي الشيخ عمد أبي النصر خلف رحمه الله تعالى ، وفاء منه لشيخه العظيم الذي ما نسيه طيلة النصر خلف رحمه الله تعالى ، وفاء منه لشيخه العظيم الذي ما نسيه طيلة

حياته ، وما حاد عن نهجه وطريقه ، وهو الكتاب الوحيد الذي تمنى تأليفه ، وتمنيته ، وتمناه كل من عرف سيدي رحمه الله ، فعرف فيه قلب الذاكر ، وفكر العالم ، وأحاسيس الشاعر .

ولم يكتب رحمه الله ما كتب ، إلا مضطراً بدافع استشعاره وتخليصه من كل الشوائب التي حاول أعداؤه إلحاقها به ، تشويها لجماله ، وطمساً لنوره . بين هذا رحم الله في مقلمة كتابه «ردود على أباطيل» فيعد أن ذكر بعض الآيات القرآنية الكرايمة والأحاديث الشريفة ، التي تهدد العلماء الذين يقصرون في نشر ألوية العلم ، قال رحمه الله : «هذه التهديدات عملت عملها في نفسي ، فله فعلني إلى البيان دفعاً ، فوارأ من لعنة الله إلى رحمته ، وإنقاداً لمهجتي من عذابه الأليم وعقابه العظيم. إِ لَم ﴾ ثم قال رحمه الله : ﴿ وَإِمن طَرِيفًا مَا اتَّفَقَ لِي وَأَنَا طَالَبٌ فِي كُلِّيةً الشريعة \_ إحدى كليات الحامع الأذهر عصر \_ أنني رأيت فيا يرى النائم ، أني قائم تلفء قبر النبي عليه وآله الصلاة والسلام ، وعلى القبر الثهريف أشياء غريلة لم يرق لي وجودها عليه ، بل ثقلت على قلبي ، فأقبلت على إزالتها بكلتا يبدلي مهتماً ، وانتبهت من نومي وإنني لفي هذه الإزالة. قصصت هذه الرؤايا على أحد علماء الأزهر العاملين بعلمهم(١)، فقال لي : إنك ستدفع عن هذا الاسلام أمولهًا ليست منه ، وإنني لأحمد الله على هذا التوفيق إلى إحقاق الحق على هذا التوفيق إلى إحقاق الجال بلسان الدين ولواع العلم . . إه ١

<sup>(</sup>١) وهو الشيخ مصطفى الحمامي راحمه الله تعالى .

الدليل العلمي سواء كان نقليـاً أو عقلياً ، هو سلاحه الوحـد في كل ردوده وتمحيصاته ، فلم يؤثر عنه في كل ما كتب انحراف عن هذا النهج ، ولو شيئًا يسيراً . قال رحمه الله تعالى : ﴿ النقد العلمي النزيه ، شأن السلف الصالح : من صحابة ، وتابعين ، وتابعيهم ، فقد كانوا يختلفون في الفرعيات العملية في حب وإخلاص ، وإنا إن شاء الله على هذا النحوسائرون .. إه ، ولهذا لم يلجأ للرد على خصومه في الفكرة إلى التشهير بهم ، وتتبع عوراتهم ومثالبهم الشخصة، وكان ينهي عن ذلك، ويعجب من انحدار بعض العلماء إلى هذا الأسلوب . بل إن الحق يدفعه أحياناً إلى بيان ما يجــد من محاسن ومآثر عند خصومه ، ولنستمع إليه وهويبين محاسن كتاب انتقد بعض أفكاره العامية: ﴿ طَالْعَتَ الْكُتَابِهُ فَإِذَا فيه الكثير الطيب المعجب، الذي يملأ القلب سروراً والصدر انشراحاً، بمبانيه البديعة ومعانيه الرفيعة ، وجودة الأداء ، ووفرة الاطلاع ، وحسن الاقناع ، وقد كانت تغمرني أمواج من الفوح حين استغرق في مطالعـــة بعض بجوثه ، حتى إنه لو كان أمامي (١) ، لقمت إليه وقبلت رأسه إعجاباً بهذا العلم ، وإكباراً لهذا العرض ، والتذاذا بهذا الينبوع الثر من البيان العذب ، وقدياً قبّل عبد الله بن المبارك وأس سفيان الثوري رحمها الله تعالى . وحبذا لو دام على السنن المعتدل في كل فصول الكتاب ، لئلا يرتفع صوت حق بنقد ، ولا بجري قلم صدق باعتراض . إ ه ي .

<sup>(</sup>١) أي المؤلف.

وصوت الحق ياسيدي صوتك ، وقلم الصدق ياسيدي قامك .
ولقددفعته نز اهته العامية ـ رحمه الله تعالى ـ إلى إغفال أسماء من رد عليهم ، بين سبب ذلك ، فقال وحمه الله تعالى : « فقد التزمت في هذه الردود ، إغفال أسماء من رددت عليهم في الصحف والجحلات لأمر بن اثنين :

أولهما: هو أن المقصد من الكتاب كان لتمحيص الحق مجرداً ، وتخليصه من الأخطاء إن شاء الله تعالى، لا للتنكيل بالأشخاص والتشهير بهم ، وإني لأربا بالعلم أن يتخذه صاحبه أداة طعن في المخطئين ، لمحض التشفى منهم لحزازة نفسية وحقد ذاتي .

تانيها: هو أن رحمة الله سبحانه وتعالى قد تدركهم كلا أو بعضاً ، فيتوبوا من الضلال ، ويثربوا إلى الصواب . وكم أدركت رحمته سبحانه وتعالى من ضالين فاهتدوا ، ومن شاردين فأوقفهم على بامه الكريم ، وإنه — تبارك اسمه وتعالى جده — أرحم الراحمين ، وغير الغافرين ، يدي لنوره من يشاء . إه (١) » .

وإن أكثر الذين رد عليهم ثابوا إلى الحق و تابوا من الضلال ، هداهم الله سبحانه و تعالى ببركة إخلاصه رحمه الله وقوة دليله ، فأرسل الكثير منهم إليه بذلك ، و كمان يفرح رحمه الله عندما يقرأ رسائلهم، ويطمئن إلى هدايتهم ورشادهم ، ويطالب الذين انتشرت أخطاؤهم أن يعلنوا رجوعهم عنها ؛ حتى لا يبقى أحد متأثراً بفكرة خاطئة ، أو منحوفاً عن نهج الحق وطويق الرشاد .

<sup>(</sup>١) مقدمة كتاب الردود .

## إنتاجه إلعالين

أما إنتاجه العلمي ، فالمطبوع منه من الكتب ما يلي :

١ - نظرات في كتاب اشتراكية الاسلام .

٢ – ردود على أباطيل . وهو كتاب ضخم ، طبع الجزء الأول
 منه وهو مجموعة رسائل ومقالات ، بعضها طويل وبعضها متوسط ،
 ومجموعة أسئلة فقهية وأجوبتها .

٣ – كتاب في تحريم نكاح المتعة في الاسلام .

والمطبوع من الرسائل:

١ -- حكم الاسلام في الغناء .

٧ \_ رحمة الاسلام للنساء .

٣ – آدم لم يؤمر باطناً بالأكل من الشجرة.

إلقول في المسكرات وتحريمها من الناحية الفقهية .

٥ – حكم اللحية في الاسلام .

٣ - التدارك المعتبر لبعض ما في كتاب القضاء والقدر .

٧ – بدعة زيادة التنويرات في المساجد ليالي رمضان وغيرها .

٨ - لزوم اتباع مذاهب الأئمة حسماً للفوضى الدينية .

٩ – حكم مصافحة المرأة الأجنبية .

وأما الذي لم يطبع بعد فهو :

١ – مجموعة خطب منبرية .

٧ ـ القسم الثاني والثالث من كتاب الردود .

س ــ تعليقات وحواش على كتاب الهدية العلائية لم يتمه رحمه الله تعالى .

٤ - تعليقات وحواش على كتاب تبيين الحقائق شرح كنن الدقائق للزيلعي . لم يتمه أيضاً.

## الاستفناءات الشرعية

لم يكن رحمه الله تعالى مفتياً رحماً ، ولكنه كان كذلك واقعاً وفعلا ، وإنما لكل بلاد الاسلام وقطره فحسب ، وإنما لكل بلاد الاسلام وللسلمين ، خارج بلاد الاسلام من مفتريين وطلاب علم . وقل أن ير عليه يوم ، إلا والبريد يجمل إليه العديد من الرسائل المترعة بالأسئلة الشرعية والاستفتاءات العلمة . وأسباب تكاثر الأسئلة الشرعية عليه دون غيره من العلماء تعود في رأيي إلى ما بلي :

ر ـ ثقة الناس في شتى البلاد لعلمه رحمه الله تعالى ، ومرد هذه الثقة إلى خصلتين يمتاز بها رحمه الله تعالى هما : الأمانة العلميـة ، والتحقيق العلمي المؤيد بالدليل والبرهال .

أما الأمانة العلمية فما رأيت نظيراً لها عند غيره رحمه الله تعالى، يظهر ذلك في النقول العلمية التي يؤيد بها آراءه ويستشهد بها في مقالاته، فكل نقل علمي لا بدأن يعزوه إلى صاحبه ، مبيناً بدايته ونهايته ، حريصاً على كل حرف من حروفه ، فلا بدقيال كل نقل من ذكر

مصدره وصاحبه ، وبعده لا بد من كلمة (انتهى) أو رمزها (إه) وإذا اضطر إلى التصرف ببعضه تقدياً وتأخيراً ، لا بد أن يذكر في نهايته : إه بتصرف قليل ؛إذا كان قليلًا ، وإه بتصرف ؛ إذا كان كثيراً . وإذا اختصر بعضه : إه باختصار . ويوصي تلاميذه بتدقيق كل ما ينقلونه عنه ، قائلًا : إنني بريء من كل خطأ في النقل عني .

ولماعرضتُ عليه – رحمه الله – كتاب وإرساد الناس إلى أحكام الحيض والنفاس ». أخذ علي قلة عزو المقولات إلى أصحابها . فقد كنت أعزوها جملة في أول البحث وآخره ؛ لأن عامة النساس غير معتادين على ذلك في هذا العصر ، واضطرني رحمه الله إلى عزو كل نقل إلى صاحبه، وبيان مصدره مها تكور اسم الكتاب والكاتب . وكان يقول : والأمانة العلمية تقتضي هذا » .

وتظهر أمانته العلمية أيضاً في عرضه لمختلف الآراء في القضية الواحدة ، ثم يختار بعد ذلك الرأي المؤيد بالدليل والبرهان .

ولقد كان رحمه الله مشغوفاً بالتحقيقات العلمية الدقيقة ، مجمله شغفه أحياناً على الاستمرار في درس الفقه الصباحي الحاص عدة ساعات ، لا يوقفه عنه أحياناً إلا شفقته على تلاميذه من التعب والإرهاق . وحتى عندما مخوج إلى النزهة ما كان ينقطع عن المذاكرة

في المسائل العامية، ويتمنى أن تسير معه كتبه أني سار ، وأن تكون معه حناً كان .

وقد أكسبته دراسة الفقه الاستدلالي تمرساً في التحقيق ، ودقة في التدقيق ، وكان يردد رحمه الله دائماً كلمة سمعها من أحد علماء مصر العاملين (۱): « كتبنا هذه تعلم الجدل » ولم يكسن الباعث له على ذلك ترفأ عقلياً ، وإنما دفعه إليه حرصه على التعرف على أحكام الله فيا بجد من الحوادث ، وسبيل ذلك كما نقلت عنه في بحث الفقه ، النظر في فروع الفقه وقواعده الكلية ؛ فإنه كما قال حرصه الله -: كفيل بتعريفنا بحكم الجديد من الحوادث

٧ - حوصه على الإجابة على أي سؤال يرد إليه منها كان مصدره. ومن أجل ذلك ، أتعب نفسه ، وأرهتي جسمه ، فما اعتذر عن جواب ولا رد سؤالاً ، حتى بعد أن أعياه المرض ، وألزمته العلة الفواش. كان يستحلف أهله و محبيه ألا يكتموا عنه رسالة، ولا يعتذروا لمائل عن جواب ، فكلها ألح عليه أحد أن يرحم نفسه ويشفق على جسمه ، كان يجيبه : « لا طاقة لي بلجام من نار ، ود الكتاب كره السلام ». حتى بطاقات النهاني في الأعياد كان يرد على أصحابها ، وما أكثرها ، تنهال عليه من معظم أقطاد الاسلام ، وكان يقول : « إنني لم أمدأ أحداً ببطاقة تهنئة ومع ذلك فإن الناس لا يرحمونني ، الناس يجدون الراحة في الأعياد وأعيادي تعب وإرهاق ». وكنت أقول له: ياسيدي لو اتخذت بطاقة مطبوعة موحدة ، توفر علك عناء كتابة الجواب لكل

<sup>(</sup>١) وهو الإمام الشهيد حسن البنا رحمه الله تعالى .

إنسان ، فيقول رحمه الله : « إن لكل إنسان لغة خاصة يخاطب بها ، إن أحد الأدباء يرسل إلى في كل عيد يهنئني بأربعة أبيات شعرية، وعلي الن أجيبه عليها بأربعة أبيات ، نوافقها في الوزن والقافية » .

٣ – ماكان رحمه الله يكتفي بـأجوبته الشرعية ببيات الأحكام فقط ، وإِنماكان يذكر معها أدلتها وبراهينها ، لأنه أدرك – رحمه الله – أن غالبية الناس في هـذا العصر ، لاتقتنع بالحكم المجود عن دليله وبرهانه ؛ ولهذا كان يعتني كثيراً بفقه الدليل ، ويدعو العلماء للعناية به ومدارسته وتدريسه .

لهذا كله انهالت عليه الأسئلة من كل مكان ، ورد على أصحابها كلهم رحمه الله تعالى ، وكان للجهد الهائل الذي بذله في هذا السبيل ، إلى جانب أعماله العلمية والاجتاعية الأخرى ، أكبر الأثر في تنشيط العلمة في كبده كما قال لي بعض الأطباء ، فسقط رحمه الله سقوط المجاهد في ساحة المعركة ، بين كتبه وأوراقه ورسائله ، شهيد العلم شهيد الحق .

رحمك الله يا سيدي، وأسأله تعالى أن ينور قبوك، كما نور قلبك، وأن يثبتنا على وأن يثبتنا على طريقك . آمين .

\* \* \*



# الباب الناب

## عَالِمِدُهُ الصَّاوِفِيَّة

العلم هو الأمير على التصوف .

عمد الحامد

هذا طريق أولي الوصول لربههم

نعم الطريق طريق طه المصطفى

الرواس





## تمهيد

إن من أكر المسائل التي قام حولها جدل فكري كبير ، مسألة التصوف ، وأصوله ومؤيداته الشرعية ، وطرقه وأهدافه . ولم يتوقف هذا الجدل عند عصر معين ، بل استمر عبر عصور الفكر الاسلامي ، فكان في كل عصر ؛ بين مؤيد ومنكر ، ومناصر ومعارض ، ومتعصب ومتحامل . والعجيب أنك تجد بين الفريقين مخلصين للحق ومتجردين له، ومع ذلك لم يوصلهم إلى نقطة واحدة يجتمعون عليها ، بل على النقيض ، كلما أوغل كل منهما في محبته ازداد بعداً وتناقضاً ، فكيف حصل هذا ؟ ومريد الحق لابد أن يصل إليه !!!.

ولم أزل أسال نفسي هذا السؤال ، حتى عشت تجربة التصوف ، عندما وصلني سيدي رحمه الله بالقوام ، وشرفني بالانتساب إليهم ، فوجدت جواب سؤالي هذا فيا شعرت به وذقته . ولقد وجدت في القدمة الستي كتبها الدكتور عبد الحليم محمود وطه عبد الباقي سرور الكلاباذي ؟ التعرف لمذهب أهسل التموف ، لأبي بكر الكلاباذي ؟ وجدت في هذه المقدمة النتيجة نفسها التي وصلت إليها بتجربتي العملية التي عشتها ، ومن أقوالها في هذه المقدمة :

و إن أمر التصوف في الواقع المس أمر جدل أو أخمذ أو رد ، والتعود لبس وإنما هو تعوف ، والتحود أبس المربة شعود ، والشعود لبس

منطقاً ولا برهاناً ، إنما هو تعرف ، وقديماً قالوا : من ذاق عرف ؛ وبالتالي فإن من لم يذق لم يعرف .

وكتاب المؤلف إذن ليس إلامحاولة للتعبير بالألفاظ عن الشعور المتدفق الفياض ، وهذا التعبير لا يفهمه حق فهمه إلا من شعر به . . إهـ ». باختصار .

وإن كل من عرف سيدي رحمه الله وقرأ له ؛ يعلم أنه خير من عـــاش تجربة التصوف ، أحوالاً وأشوافاً ومواحد ، وعلماً وذوفاً ، وفهماً وشوقاً ؛ في عصرنا الحاضر . كانت فيها أحواله ومواجيده ؛ رغم شدتها وعنفها ؛ مقيدة بقيود العلم الصارمة الدقيقة ، التي مــا حاد عنها في كل فترات حياته قيدشعرة . العلم عنده أولاً ، والأحوال والمواجيد ثانياً . العلم عنده هوالآمر المحكَّم في كل أمر ، وإن كل الدخائل التي دخلت التصوف ، فعكوت صفاءه ، ولونت سناءه ، دخلت إله عن طريق الجهل ، وكم كان – رحمه الله – يقول عن مثل هؤلاء : ﴿ لَيْتُهُمْ لم يتصوفوا ». وكم كان يتمني لو بجــــد وقتاً في حياته المزدحمة بجلائل الأعمال وثقيل المهام؛ ليؤلف كتاباً في التصوف، يعيد له بهاءه وسناءه ، بلغة العالم الصوفي ، في عصر مـا احتاج عصر من العصور الالسانية إلى معاني التصوف احتياجه! فما من عصر طغت علمه المادية والآلمة كهذا العصر ، حتى أفقدت كثيراً من أناسي هذا العصر معاني إنسانيتهم ، وجمَّدت في نفوسهم مشاعر شربتهم . أضلُّوا أنفسهم ، وأضاءـــوا مشاعرهم وعواطفهم ، في ضجيج الآلات وحمّى الشهوات . وليس من سبيل لإنقاذهم من هذا الطوفان الجامح ، إلا بأن يلقوا بأنفسهم وقلومهم وأرواحهم في بحرار النور ، حيث الحبور والسرور ، والطمأنينة والسكينة: (ألا بذكر الله قطمئن القاوب ) (١) النور العذب الصافي الذي لا تكدره بدعة ، ولا تلوثه شطحة ، بصد عن قاوب استنارت بنور الله : (ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور) (٢) أفاض الله عليها هداياه وعطاياه ، علوماً وأذواقاً ، وأحوالاً وأشواقاً ، فهم كما وصفهم الإمام الكلاباذي في التعرف : « سبقت لهم من الله الحسنى ، وألزمهم كلمة التقوى ، وعزف بنفوسهم عن الدنيا . صدقت مجاهداتهم ، فنالوا علوم الدراسة وخلصت عليها معاملاتهم ، فنحوا علوم الوراثة ، وصفت الدراسة وخلصت عليها معاملاتهم ، فنحوا علوم الوراثة ، وصفت مرائرهم فاكرموا بصدق الفراسة . ثبتت أقدامهم ، وزكت أفهامهم ، وأنارت أعلامهم . فهموا عن الله ، وساروا إلى الله ، وأعرضوا عمله سوى الله . . إه ه "" .

ولقد عجزت هم الرجال عن خرق أسوار الأقدار ، فقضى وحمه الله ولم تتهيأ له الفوصة لإنجاز ما تمنى ، ولتحقيق رغبة الذين كانوا يلحون عليه في إنجاز هذا الكتاب ، ولنستمع إليه – رحمه الله ويعتذر لفضية الشيخ عبد الباسط خلف حفظه الله تعالى ، بعد أن أرسل إليه يطلب منه الإسراع في إنجاز الكتاب ، قال رحمه الله :

<sup>(</sup>١) الآية ٠٠ من سورة الرعد .

<sup>(</sup>٧) الآية • ٤ من سورة النور •

<sup>(</sup>٣) التعرف لمذهب أهل التصوف .

مويض ، فماذا أصنع ? والأعمال ما زالت مطلوبة مني كشيخ مشهور في البلد وفي غيره ، والمسجد ما برحت ُ أزاول عملي فيـه قياماً بأصل عملى الديني . . إهـ ، (١) .

ولقد وجدت لزاماً على ، تحقيقاً لرغبتـــه ، رحمه الله تعالى ، ولرغبة محبيه ؛ أن أفوم بجمع كل ماكتبه في التصوف وترتيبه وتبويبه، في فصل مستقل ، يصور للنـــاس حقيقة التصوف ، ويبرز لهم أعلامه خالية عن كل بدعة وكل شبهة ، كما كان \_ رحمه الله تعالى \_ يفهمه ويعيشه ، واستطعت – والحمد لله – أن أجمع قسماً كبيراً بما كتبه رحمه الله ، سواء في رسائله إلى شيخه سيدي الشيخ محمد أبي النصر رحمه الله تعالى ، أم في أجوبته لأسئلة كانت ترد عليه ، وأكثرها لم ينشر بعد ، أم في تعليقاته ودروسه، وضمت إليهادراسة لحياة شيخه العظيم، أبي النصر رحمه الله تعالى ، ولحياة والده الشيخ سليم خلف رحمـه الله تعالى . ولا بدحتي تتم السلسلة ويتصل الشمل من دراسة حياة شيخه الشيخ أحمد الطظقلي رحمه الله تعالى ، الذي تلقى سر هذه النسبة من العارف الكبير مولانا خالد النقشبندي رحمه الله تعـــالى ، مع دراسة لأصول الطريقة النقشبندية ، واستعراض لأسماء أعلامها، وذلك ما كان سيدي رحمه الله تعالى يؤمله ويرجوه .وكل الذي أرجوه من الله سبحانه أن أكون مقبولاً عندهم ، محسوباً من خدامهم ، مشمولاً بأنظارهم ، رضي الله تعالى عنهم وأرضاهم .

<sup>(</sup>١) الرسائل المحفوظة .

## الصِّوفيتة

## قال الكلاباذي رحمه الله تعالى في كتاب و التعرف ، :

ولم سميت الصوفية صوفية ؟ قالت طائفة : إنما سميت الصوفية صوفيه . وقال بشر بن الحارث : الصوفي من صفا قلبه لله . وقال بشر بن الحارث : الصوفي من صفا قلبه لله . وقال بصن الصوفي من صفت لله معاملته فصفت له من الله عز وجل كرالمته . وقال قوم : إنما سموا صوفية لأنهم في الصف الأول بين يدي الله جل وعز ، بارتفاع همهم إليه ، وإقبالهم بقلوبهم عليه ، ووقوفهم بسرائرهم بين يديه . وقال قوم : إنما سموا صوفية لقرب أوصافهم من أولهاف أهل الصفة الذين كانواعلى عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم . وقال قوم : إنما سموا صوفية للبسهم الشوف . . إه »

#### وبعد استعراض هذه الأقوال ، قال رحمه الله :

و فقد اجتمعت هذه الأوصاف كلها، ومعاني هذه الأسماء كلها، وأسامي القوم وألقابهم ، وصحت هذه العبارات ، وقربت همذه الما خذ ، وإن كانت همذه الألفاظ متغيرة في الظاهر ، فإن المعاني متفقة ، لأنها إن أخذت من الصفاء والهفوة كانت صفوية ، وإن أضفت إلى الصف أوالصفة كانت صفية أو صفية، ويجوز أن يكون تقديم الواو على الفاء في لفظ الصوفية، وزيادتها في لفظ الصوفية، وزيادتها في لفظ الصوفية،

إنما كان من تداول الألسن ، وإن جعل مأخذه من الصوف ، استقام اللفظ وصحت العبارة من حيث اللغة . . إ ه ، (١) .

هذه آراؤهم في منشأ اسم الصوفية فما رأي سيدي رحمه الله تعالى ? .

يظهر لنـــا رأيه من المقولة التالية التي كتبها عام ١٣٤٩ هـ، ولم يكن بعد منتسبًا إليهم . قال رحمه الله تعــــالى تحت عنوان (التصوف والصوفية » :

« لم يكن هذا الاسم شائعاً في زمن الصحابة رضوان الله تعالى عليم ، فقد كان القوم عباداً زهاداً ، لم يختص فريق منهم بشعار ولا نحلة ، يمتازون بها عن البقية ؛ بل كان الجميع على محجة الهدى الواضحة ، يحيون ما أحياه القرآن ، ويميتون ما أماته ، تقيدوا بنصوصه وأوامره فاتبعوها ، وحملوا أنفسهم على لزوم الاتباع ، والميل عن الابتداع ، فكان عصرهم أرقى العصوروأزهاها . بيدأنه لماتطاول الزمن بعد عصر الصحابة ، وفتحت الدنيا على الناس ، فمالت بهم ، ومالوا بها ، ورضعوا منها واتخذوها أما ، وظهرت بوادر الفساد ، و كثر البغي والعناد ، بقي فريق من الناس متبعين خطة السلف ، ناهجين نهجهم ، عاملين على إحياء السن وإماتة البدع ، صرفوا قلوبهم عن الدنيا وزخرفها ، وزهدوا إحياء السن وإماتة البدع ، صرفوا قلوبهم عن الدنيا وزخرفها ، وزهدوا فيها زهداً حقيقياً ، فإن حازوا على شيء منها ، فهو لا بقلوبهم . عرفت هذه الفئة من الناس بالصوفية ، وهو اسم محدث كاعلمت والأقرب إنما سموا به ؛ لأن شعارهم كان لبس الصوف . . إه » .

<sup>(</sup>١) التعرف لمذهب أهل التصوف.

وقال رحمه الله في جواب سائل عن التصوف: « فاعلم أن التصوف هو تنقية الظاهر والباطن من المخالفات الشرعية ، وتعمير القلب بذكر الله تعالى ، ومراقبت وخشيته ورجائه ، والسير في العبادات والأعمال على النهب الشرعي طبق السنة الشريفة ، وخلافاً للبدعة السيئة التي يحظر الاسلام التلبس لها . إه » .

## الصُّوفِيَّةُ وَالسَّلِفِيَّةُ

الصوفية الحقة لا تخالف السلفية المخلصة ، التي تريد تنقية الاسلام من كل البدع والشوائب ، التي لحقت با عبر العصور التي مر بها . فالصوفي يهدف إلى تنقية نفسه وقلبه من كل شوائب الأغيار ، حتى تصبح خالصة لله سبحانه و وتعالى ، والسلفي المخلص يهدف إلى تنقية الاسلام من البدع والدخائل ، فلا تناقض بينها ولا تعارض ، ولا يوجد التعارض إلا حيث يفقد الإخلاص ، ولريد الحق لابد أن يصل إليه . وبذا المعنى كتب رحمه الله تعالى :

«.. وبعد فالسلفية الحقة مجمع الصوفية الصحيحة ؛ متى حسن الفهم وصح العزم على الجمع الذي هو شأن الدعوة وأرب الإخوان، وإذا زحرت الصوفية بالروحانية الفامرة والرقة العميقة، فليست بمنكرة على أختها السلفية تحريبا تنقية الاسلام بما لابسه من الغرائب عنه ، كي يعود إلى صفائه وخلوصه . لا يفترق الأخذ بالعزام وعتى الفهم لأسرار الدين عن نفي ما علق به من أدران ،

ولحق به من أوضار عـــبر الأزمان ، ولا يصدم هذا والنزوع إلى الخطة الأولى ، إلى الاسلام العتيق الصاني، الذي سارت فيه القرون الثلاثة المشهود لها بالخيرية . . إ ه » .

وقال رحمه الله تعالى أيضًا : « والتصوف الذي أردت هـــو الاسلام الكامـل في مقاصده وأهدافه ، والصوفية السابقون وكثير من اللاحقين ، استقام سلوكهم على هذا المبدأ وفي منهجه ، ولا شأن لي فيما شارك اسمًا وامتلأ بالدخائل والبدع ، فذلك ما لم أقصد إليه . . إ ه » .

هذا هو التصوف الذي أراده رحمه الله تعالى ، وهو الذي كان عليه القوم رضي الله تعالى عنهم، فقد سئل ولى الله شاه نقشبندي: بماذا يصل العبد إلى طريقكم ؟ فقال: بمتابعة سنة رسول الله صلى الشعليه وسلم.

وقال رحمه الله تعالى أيضاً: « إن طريقتنا من النوادر ، وهي العووة الوثقى ، ومـا هي إلا التمـك بأذبال متابعة السنة ، واقتفاء آثار الصحابة الكوام . . إ ه » .

و كتب الشيخ الغجدواني رحمه الله تعالى ، وهو واضع أصول الطريقة النقشبندية ؛ كتب إلى أحد تلاميذه يقول : « يا بني أوصيك بتحصيل العلم والأدب ، وتقرى الله تعالى، واتبع آثار السلف الصالح ولازم السنة والجماعة ، واقرأ الفقه والحديث والتفسير ، واجتنب الصوفية الجاهلين ، ولازم صلاة الجماعة بشمرط ألاتكون إمامأولامؤذناً! وإياك والشهرة ، فإنها آفة ، وكن واحداً من الناس ، ولاتمل لمنصب ولوكان محوداً ؛ كالقضاء والفترى . . أه (١١) ».

<sup>(</sup>١) الأنوار القدسية .

وكان بقو مس رجل منهور بالورع والزهد ، فقال يوماً أبو يزيد البسطامي لأصحابه : قوموا بنا ننظر إلى هذا الرجل الذي شهر نفسه بالولاية ، فمضوا معه ، فلما خوج الرجل من منزله ، ودخل مسجده ، ومي ببزاقه نحو القبلة ، فقال أبو يزيد : قوموا بنا ننصرف من غير أن نسلم ، فإن هذا الرجل ليس بمأمون على أدب من آداب الشريعة التي أدب بها رسول الله على أي أدب من آداب الشريعة التي أدب بها رسول الله على المناه على ما يدعيه من مقامات الأولياء والصديقين . ? .

ومن وصايا مولانا خالد رحمه الله تعالى إلى بعض مريديه في العراق . أما بعد : فأوصيكم بالتأكد الأكيد بشدة التمسك بالسنة السنية ؛ والإعراض عن الرسوم الجاهلة ، والبدع الردية ، وعدم الاغترار بالشطحات الصوفية . . . . واعلموا أن أحبكم إلي أقلكم أتباعاً وعلاقة بأهل الدنيا ، وأخفكم مؤونة ، وأشغلكم بالفقه والحدث . إهه(١).

ولنستمع إلى الإمام الرباني ، عدد الألف الثاني ، الشيخ أحمد الفاروقي السرهندي ، رحمه أنه تعالى، وهوينه على البدع ويأموبتر كها، فيقول: « قال عليه الصلاة والسلام: (ما أحدث قوم بدعة ؛ إلا رفع مثلها من السنة ) (٢٠) ، وعن حسان رضي الله عنه ، قال: ( ما ابتدعقوم بدعة في دينهم إلا نزع الله من سنتهم مثلها ، ثم لا يعيدها إلى يوم القيامة) ، بناء عليه ، فبعض البدع التي قال العلماء أنها حسنة ؛ إذا تأملتها تجدها بناء عليه ، فبعض البدع التي قال العلماء أنها حسنة ؛ إذا تأملتها تجدها

<sup>(</sup>١) الأنوار القدسية .

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد في مسنده

رافعة لسنة ، مثلًا ، قالوا في تكفين الميت : العهامة بدعة حسنة ؟ مع أن هذه البدعة رافعة لسنة ، فإن الزيادة على عدد المسنون الذي هوثلاثة أثواب نسخ ، والنسخ عين الرفع ، وهكذا . . . " (١) .

فهل يريد السلفيون المخلصون أكثر من هذا ? ولنستمع موة تانية إلى الإمام الرباني السرهندي رحمه الله وهويتحدث عن الطويقة النقشندية:

« اعلم يا أخي ، أن الذي لا بد منه وكلفنا الله به : امتثال الأوامر ، واجتناب النواهي، لقوله تعالى: ( وما آتا كم الرسول فخذوه، وما نها كم عنه فانتهوا) (٢) ، وإذا كنا مأمورين بالإخلاص في ذلك، وهو لا يتصور بدون الفناء وبدون المحبة الذاتية ؛ وجب علينا أيضاً سلوك طريق الصوفية الموضلة للفناء والمحبة الذاتية، حتى تتحقق حقيقة الإخلاص، ولم كانت طرق الصوفية متفاوتة بالكمال والتكميل ؛ كان كل طريق؛ وذلك الطويق هو طريق السادة النقشبندية ، قدس الله أسرارهم العلية ، وذلك الطويق هو طريق السادة النقشبندية ، قدس الله أسرارهم العلية ،

فإن هؤلاء الأكابر ، التزموا في هذه الطريقـــة متابعة السنة واجتناب البدعة ، لا مجو زون العمل بالرخصة ، ولو وجدوا ظاهراً أن له نفعاً في الباطن ، ولا يتركون الأخذ بالعزية ولوعاموا صورة أنه مضربالسبرة،

و يجعلون الآحوال والمواجيد تابعة للأحكام الشرعية، والأذواق والمعارف خادمة للعلوم الدينية ، ولا يستبدلون الجواهر النفيسة مثل الأطفال ؛ بجوز الوجد وزبيب الحال . . إ ه "" .

<sup>(</sup>١) الأنوار القدسية .

<sup>(</sup>٢) الآية ٧ من سورة الحشر .

<sup>(</sup>٣) الأنوار القدسية .

والجنيد رحمه الله تعالى سيد القوم وإمامهم - كما وصفه القشيريقال في هذا الموضوع: « من لم يحفظ القوآن ، ولم يكتب الحديث ،
لا يقتدى به في هذا الأمر ؛ لأن علمنا هذا مقيد بأصول الكتاب
والسنة . . إ ه » وقال أيضاً :

و علمنا هذا مشيد بجديث رسول الله بالله على الطرق كلها مسدودة على الحلق ، إلا على من اقتفى أثر الرسول عليه الصلاة والسلام واتبع منته ولزم طريقته . . إ ه ، (١٠) .

والكتاب والسنة عندهم أولاً وقبل كل شيء ، قال أبو الحسن الشاذلي ــ رحمه الله تعالى ــ : وإذا تعارض كشفك مع الكتاب والسنة ، فتمسك بالكتاب و لسنة ، ودع الكشف وقل لنفسك : إن الله تعالى ضمن لي العصمة في الكتاب والسنة ، ولم يضمنها في جانب الكشف و لا المشاهدة ، إلا بعد عرضه على الكتاب والسنة . . إهه(٢)

ولو أن ولياً كاملاً فهم بواسطة الحكشف والإلهام من حديث شريف ، فهماً يخالف فهم أتمة الاجتهاد ، فلا يجوز له أن يخالف ما قروه وفهمه أتمة الاجتهاد ، وضع ذلك الشيخ الرواس رحمه الله تعالى بقوله في كتابه و بوارق الحقائق ، :

وقد ذهب أناس إلى القول: بأن الولي الكامل لا يقلد مذهباً، بل يأخذ جملة الأحكام من الكتاب والسلة ويعمل، وإذا أشكل عليه

<sup>(</sup>١) حاشية العرف .

<sup>(</sup>٢) المرجمع نفسه .

أمر استفتى في عالم البصيرة النافذة من النبي بيراتية وعمل بفتواه ، عليه أفضل صلوات الله . وهذا القول خطأ ، والعمل به نقص عظيم ، فإن الولي الكامل لا يهتك حرمة التقيد بالمذهب ، ولا يخرج عن السواد الأعظم ، ولو أحاط بأسرار الحديث النبوي والنص القرآني ، على أن أثمة المجتهدين الذين دونوا لناهذه المذاهب المباركة وقرروها ، هم أعلم من ذلك الولي بمدارك السندة فهما وإلهاماً ، فإن فهمه وإلهامه لا يعتبر ، لا عنده ولا عند غيره إذا عارضه الحبر ، نعم ؛ تعتبر هذه الأفهام والإلهامات في نوائد الأعمال من النوافل بشرط عدم معارضة الحبر ، وأما قولهم: إنهم يستفتون من رسول الله بمؤلية ، فهو استفتاء زائد ؛ لأنه عليه الصلاة والسلام ، ما قضى حتى بلئغ وترك الأمة على بحجة بيضاء ، لاضلال بعدها أبداً ، فكيف يستفتى عن شيء بلتغه وأوضحه ، واستودعه علماء الأمة ، وهم الذين يسألون عنه في كل عصر بشاهد قوله تعالى :

( فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون)(١) ، وهذا أمو شمل كل مسلم . . إ ه ه(٢) .

ثم قال رحمه الله تعالى: «وإن كُمثل الأولياء ــ قدست أسرارهم العلية ــ وإن بلغت مقاديرهم رتبة مقادير الأئمة المجتهدين ، فضلاً وعلماً وإرشاداً ، لكن لم تصل إليهم أخبار الكتاب والسنة ، كما وصلت

<sup>(</sup>١) الآية ٧ من سورة الأنبياء .

<sup>(</sup>٢) بوارق الحقائق .

إلى الأئمة المجتهدين تلقياً وإسناداً ، فإذا أم مكافون بالأخذ عن الأئمة المجتهدين . . ، (١) .

وإن خيرما أتوج به هذا البحث، كلمة سيدي الشيخ أحمدالرفاعي \_\_\_ رحم\_\_ الله تعالى \_\_ وهي : « كل طريقة خالفت الشريعة فهي زندق\_\_ة (٢) ».

ولا بدلي أن أشير أخيراً إلى أن كثيراً من الدخائل والمفاهم السيئة ، قد دخلت أيضاً إلى أفكار بعض دعاة السلقية . ولقد ذكر بعض استدي – رحمه الله تعالى – في بعض رسائله إلى شيخه أبي النصر قدس سره . ففي إحدى هذه الرسائل كتب – رحمه الله تعالى – :

وسيدي: وقسع لي أن بدوت أمام بعض الرفاق ، وعم الذي ولا يقول: إن هلاك القوم الذي أرادوا هلم الكعبة ، في السنة التي ولد فيما سيدنا رسول الله عليهم طيراً أبابيل ، والذين أرسل الله تعالى عليهم طيراً أبابيل ، ترميم بحجارة من سجيل ، فجعلهم كعصف ما كول. أقول : إني بددت زعم الذي يقول : إن هلا كم كان بمرض الجدري ؛ أي لا بالحجارة التي رمتهم بها تلك الطيور ، ومجتال على رد الآية بنوع من التلاعب في معناها ؛ معان الله الله على هذا المعنى الواضح الذي لا يوتاب فيه إلا جاحد ، وكان كلامي أن الذي ينفي مدلول الآية القطعي من الطير و لحجارة والرمي ، كافر لجعده ما هو معلوم من الدين بالضرورة . فإن

<sup>(</sup>١) بوارق الحقائق .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق .

الصبيان في المكاتب يعرفون تلك الحادثة لشهرتها ، وهي أيضاً فيسورة من سور الصلاة التي يقرؤها الخاص والعام فيها ، وقد انعقد الإجماع على فهمها على وجهها من غير احتيال من زمن سيدنا رسول الله عليه إلى الآن، ولم يشذ منهم أحد ، إلى أن ظهر هؤلاء الملاحدة الذين آمنـــوا بمعض وكفروا ببعض ٬ وراحرا يلعبون بالآيات الواضعة المعني . قلت لبعض الرفاق : إن الذي يقول هذا القول كافر ، فقال : ألا ينفعه تأويله ومجوجه عن الكفو? فقلت: لا ، لأن التأويل إنماينفع فيمواضع احتمال اللفظ لمعان عديدة ، وهذه الآية ليست منها ، فكل تأويل فيها يكون نفياً لمعناها القطعي الذي آمن به الرســـول والمؤمنون ، وهو تلاعب لا تأويل . كان من كلامي : إن هجران الحقيقة إلى المجاز في الكلام لا يصع إلا إذا قامت القرائن المانعة منإرادة الحقيقة ،وكانت تلك القرائن قطعة . ولابد أيضاً من مناسة بين المعنى المنتقل منه والمعنى المنتقل إليه ، وهنا لم تقم تلك القرينة المانعة من إرادة الطير والحجارة والرمي ، وليس في الكلام مناسبة بين هذه الثلاثة وبينموض الجدري ، وقد أجمع المسلمون على الايمان بها كما أخبر الله تعالى .

إنهم يا سيدي يزعمون أيضا: أن كل معجزة ذكرهـا الله في القرآن ، ليس لها حقيقة واقعة ، فعصا موسى عليه الصلاة والسلام ، وانفلاق البحر وانفجار العيون الاثنتي عشرة من الحجر ، كل هذه لاحقيقة لها في نظرهم ، بل هي عندهم أمور معنوية ، مع أن الله تعالى أخبر بانقلاب العصا (حية تسعى)(١) (فإذا هي ثعبان مين)(٢) ، و(تلقف

<sup>(</sup>١) طب ٢٠٠٠ الأعراف : ١٠٧٠

ما يافكون)(١) فالأمر واقع على حقيقته ، وهؤلاء جحدوه وقالوا :
إنه أمر معنوي فنفوا بهذا صريح القرآن . وانفلاق البحر أخبر الله تعالى به بصراحة ، وأن كل فوق منه كا لطود العظم ، بل لقد صرح الله تعالى بيبس الأرض حين وقع هذا الانقلاق: (ولقد أوحينا إلى موسى، أن أسر بعبادي ، فاضرب لهم طريقا في البحر يببساً)(١) وكذلك أمره الله تعالى بأن يضرب الحجو: (فانفجرت منه انتاعت شرة عيناً ، قدعلم كل أناس متشر بهم ، كلوا وأمربوا من رزق الله ولا تعبّوا في الأرض مفسدين)(١) ووالله لو أن هلاك من قصد الكعبة الشريفة كان بمرض الجدري ، ولم يكن هناك طير ولا حجارة لبادر المشركون إلى تكذيب النبي عبين في هذا الأمر ، لحوصهم على تكذيب ، وفيهم كثيرون شاهدوا الحادثة بأعينهم ، ولكنهم سكتوا لأن الأمر وقع أمام أعينهم .

وهم أيضاً مع كل ما تقدم ، ينكرون الجن ، إنهم ينكرون وجودهم ، ويزعمون أنهم نوازع الشر في النفوس ، أي وليسوا أبماً كا لإنس من العقلاء المكلفين ؛ مع أن الله تعالى أخبرنا عنهم في آيات كثيرة من كتابه العزيز ، وأنهم يروننا ولانواهم ، وأنه خلقهم من نار السموم ، وأنه سيملا جهنم ( من الجناة والناس أجمعين) وهل تملا بالأجسام ؟! وأنهم استمعوا إلى القرآن من النبي براية ، م ذهبوا

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١١٧.

<sup>(</sup>۲) طه : ۷۷

<sup>(</sup>٣) البقر : ٦٠٠

<sup>(</sup>٤) السجدة: ١٣٠

منذرين إلى قومهم ، فصريح القوآن يـــدل على وجودهم ، وأنهم عقلاء كالإنس ، وأنهم مكافون ، فهل القول بأنهم أوهام ، وأنهم نوازع الشرفي النفوس ؛ هل هذا إلا كفوصريح ورد لكتاب الله تعالى ؟!.. إهى(١) باختصار .

### أركان إلنصوف

يقوم التصوف على ركنين أساسيين : أولهـا الذكر ، وثانيها الشيسخ المرشد .

## أولاً \_ النَّكِرُ

حقيقة الذكر .

قال الكلاباذي – رحمه الله تعالى – : « حقيقة الذكر آن تنسى ما سوى المذكور ، لقوله تعالى : (واذكر ربك إذا نسيت) (٢) يعني إذا نسيت مادون الله فقد ذكرت الله . وقال النبي صلى الله عليه وسلم : « سبق المفردون ، قيل : ومن المفردون يارسول الله ? فقال : الذاكرون كثيراً والذاكرات » (٣) والمفرد : الذي ليس معه غيره .

<sup>(</sup>۱) من رسأئل مصر

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٤ من سورة الكهف .

<sup>(</sup>٣) ذكره فى الفتح الحجبير بلفظ : ( سبق المفردون المستهترون في ذكر الله ، يضع الذكر عنهم أثقالهم ، فيأتون يوم القيامة خفافاً ) . رواه الترمذي والحاكم عن أبي هريرة، ورواه الطبراني عن أبي الدردام . ومعنى المستهترون في ذكر الله : الذين أولعوا به . كما في اللهيض .

وقال بعضهم : الذكر طود الغفة ، فإذا الاتفعت الففلة ، فأنت ذاكر وله مكت . . إم ، (١) .

الذكر وسيلة لا غاية .

والذكر عند الصوفية وسيلة لا غاية ، وسيسلة إلى الحضور الدائم مع الله سبحانه وتعالى ، ولا يلتفتون إلى العسدد في الذكر إذا تحقق الذكر بالحضور ، لأن العدد وسيلة عندهم إلى هذه الغاية الشريفة، وإن إحدى الكلمات الإحدى عشرة التي وضعها الشيخ عدالخالق الفجدواني سرحمه الله تعالى والستي تعتبر الأصول الأولى للطريقة النقشبندية هي ( الوقوف العددي ) وقد شرحم صاحب ( الحدائق الوردية ) بقوله : « وهو عبارة عن الذكر الحفي القلبي ، مع رعاية العدد ، لا يجود العدد في الذكر ، وذلك لحفظ الخاطر وحبسه عن التفرقة » .

وقال بعض الأكابر من هذه الطريقة العلية :

و كثرة العدد ليست بشرطني الذكر ، وإنما العمدة فيه حضور القلب مع المذكور ؛ ليترتب عليه فائدة الذكر وأثره . . إه ه (٢)

والوقوف العددي وسلمة إلى الوقوف القلبي ، أي الوقوف المسوب إلى القلب ، وهذا عمول على معنيين : إما وقوف قلب الذاكر على المذكور عند ذكره أي إطلاعه عليه المجيث لا يغيب عن مواقبته ،

بل مشاهدته بكل حال، قالسيدناعبيد أنه أحرار - قدس اللهسره -:

<sup>(</sup>١) التعرف

<sup>(</sup>٢) الأنوار القدسيــــة .

« الوقوف القلبي كناية عن الحضور مع الحق تعالى على وجه لا يكون معه النفات إلى غيره ، وهو شرط لازم في الذكو ، ويسمى بالحضور، والشهود، والوصول، والوجود . . إ ه ».

أو المراد وقوف الذاكر على قلبه ؛ بأن يطلع على حالهواشتغاله بالذكر وملاحظة مفهومه ، وأن لا نخلتي عليه سبيلاً للغفلة . قال سيدنا بهاء الدين النقشبندي قدس سره العزيز : « الوقوف القلبي بالمعنيين، شرط مهم أكثر من الوقوف العددي . إهه(١) .

#### شروط ذكر اللسان .

والذكر جائز بكل اسم من أسماء الله تعالى الحسنى ، وأسماء الله سبحانه توقيفية ، فلا بجوز لنا مجاوزتها إلى غيرها بما لم يقف عليها بنص صحيح . ويجوز جهراً وسراً ، وانفراداً واجتاعاً ، بشرط أن لا يكون في دفع الصوت أذى للآخرين وتشويشاً عليهم . قال سيدي رحمه الله : « والذكر جائز في انفراد وفي اجتاع ، بشرط أن لايكون من الذاكر بن جهر " ، يتأذى به الجيران والنائون والعالمون والعابدون والعالمون في المساجد والمصلون ، وإلا حرم هذا الجهر ، وقد نص الفقه على هذا . . إه ،

<sup>(</sup>١) الأنوار القد ية .

### تحريم التحريف في أسماء الله الحمني .

ويشترط أيضا في الجهر ، أن لا يكون تحريف في أسماء الله الحسنى ، وألا ترافقه حركات جماعية منتظمة تشبه حركات الرقاصين. وقد نبه \_ رحمه الله تعالى \_ على هذا ، قال : « والذي نواه من بعض متصوفة عصرنا من الحركات الزائدة حال الذكر ؛ إن كانت مسن وحد صحيح ووارد قوي ، فقد صاحبه التاسك حتى غدت حركاته كحركات المرتعش ؛ فلا إثم عليه ولا لوم ولا محذور ، وإنه في حال غالية ، وما لم يكن كذلك ، فإن لم تشبه حركاته حركات المختين فلا؛ أيضاً . أما إن أشبه وكانت حركات جماعة بخفض ورفع على مقدار معلوم ، لا يزيد أحدهم ولا ينقص عن الأخرين شيئاً ولو يسيراً، وكانت معلوم ، لا يزيد أحدهم ولا ينقص عن الأخرين شيئاً ولو يسيراً، وكانت شبهة بالرقص ، فإن الشرع منع من هذا ويلزم الوقوف عند الأدب شبهة بالرقص ، فإن الشرع منع من هذا ويلزم الوقوف عند الأدب الشرعي الاسلامي ، والذكر المحرف من هذا ويلزم الوقوف عند الأدب الثالة الكويم كما أنزله إلينا دور تغيير ، والإنشاد مسموح فيه إن لم

و كتب \_ رحمه الله تعالى \_ إلى الشيخ محمد أديب كاكل ، مقولة في هذا الموضوع نشرها في كتابه (تنبيه الفكر إلى حقيقةالذكر) وهي تحت عنوان :

#### «المنع من الذكر الحرف»

قال فيها: والحمد لله رب العالمين، وأفضل الصلاة وأتم التسليم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين . أما بعد: فلقد سئلت غير مرة عن حواز الذكر المحر"ف، وإني أجيب مستعيناً بالله القوي العزيز، فأقول:

قد يتعلق أصحاب الذكر المحرّف بأن اللغة غير مقصودةلذاتها، بل هي لمحض التفاهم، وأن المعنى هو الذي عليه التعويل و (إنماالأعمال بالنيات)(۱) فلا ينبغي التشديد في هذا الأمر ؛ لأن اشتراط النطق بالاسم الكريم باللغة الفصحى يقعد كثيراً من الناس عن التعبد ، وذا يتنافى ومقصد الشرع ، وإنه من التكلف ، ولا ضير في تركه ما دام الإخلاص حاصلا ، وحسن المقصد ماثلا . وقد يعززون دعواهم بأن اللحن في القرآن الكريم غير ضار في بعض المسائل ، وأن افتساح الصلاة بغير العربية لا يؤثر في صحنها ، وأن قواءة ترجمة سورة الفاتحة الشريفة تجوز بها الصلاة ، وأن الدعاء بغير العربية سائم ، إلى آخر ما يستظهرون به على جواز ما هم متلبسون به ، من عدم مراعاة ما يستظهرون به على جواز ما هم متلبسون به ، من عدم مراعاة النطق حال الذكر باسم الله الكريم واضحاً غير محرّف .

وقبل أن أشرع في تركيز الحقيقة الدينية ، في وجوب النطق بالاسم الكريم كما أنزله الله سبحانه إلينا ؛ أحب أن يعلم الذاكرون أني لا أتهمهم في إخلاصهم ، ولا أصادرهم في قصدهم ، فإن الإخلاص سر بين العبد وربه تعالى ، وليس من الحق التحكم في الضائر ، ولا من الإنصاف التهجم على السرائر ، بل إني لأراهم في نفسي خيراً مني ، وإني أحمد لهم سمتهم الطيب، وسيرهم الحيد ، وخشوعهم لله ، وخضوعهم لأمره وابتعادهم عن المنكرات ، وانطواءهم على الذوات ، كما أني لا أجحد منازلات السائرين إلى الله تعالى والسالكين سبيل التصفية ، فإنها حقائق مقورة لا يجحدها إلا الجهول ، الذي لم يشم للقرب من الله وائحة ، ولم

<sup>(</sup>١) هذا جزء من حديث شريف صحيح .

تعتى في روحه منه فائحة . إن السادة الصوفية لهم من هــــذا النصيب الأوفى ، والحظ الأوفى ، والله المــؤول أن يعيد علينا من بركاتهم ، ومحترنا في زموهم وجماعاتهم آمين .

ولكن هذا كله لا يمنع قائل الحلق من قوله ، وإن الله فرض علينا التواصي بالحق ، والتواصي بالصبر ، وقديماً قال العارفوت بالله سيحانه : لا يزال الصوفية بجير ما تناكروا .

إن الغيرة على اسم الله المجيد ، تحمل صاحبها على النصح بالتزام وصحيح حروفه والنطق به تاماً كاملاً ؛ فإنه أكرم الأسماء وأبحدها ، وإن المرء لغضب إذ نودي باسمه الشخصي بحر في أ ، فكيف باسم الله المجيد! وهو سبحانه أحب إلى المؤمن من نفسه ، ومن كات كذلك ذاق حلاوة الايمان على ما جاء في الحديث النبوي الشريف (۱)، وعن هذا يمنع التطريب في الأذان : وهو إخراج كلماته عن وضعها بزيادة المد والتمطط ، وقد ذكر المحقق الشيخ كال الدين بن الهام الحنفي في كتابه (فتح القدير) الذي شرح فيه كتاب (الهداية) في فقه الحنفية . ذكر فيه أن الإمام أحمد سئل عن هذا في القراءة ، فكرهه ومنعه ، فقيل له : لم ? فقال للسائل : ما اسمك ? قال : محمد ، فقال :

<sup>(</sup>١) وهو حديث صحيح متفق عليه ولفظه : « ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الايمان : أن يكون الله ورسوله أحب إليه بما سواهما ، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنق ذه الله منه كما يكره أن يلعره أن يلقى في النار » •

أيعجبك أن يقال الك : (يا موحامد) • إذا لم يحل هذا في الأذان ففي قراءة القرآن أولى • • إ ه •

وقد نقله عنه الشيخ الشبلي في حاشيته على شهر ح الكنز للزيلعي وأقره ، وإذا كان بمنوعاً في القراءة ؛ فهو بمنوع حال الذكر أيضاً ، والفوق بينها بحض تحكم ، ومن المعلوم أن لام الجلالة في الاسم الكريم تفخم تارة وترقق أخرى ، ولا بجوز الترقيق في مقام التفخيم ، ولا التفخيم في مكان الترقيق ، وكل هذا من الحق المتلقى عن سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم تسليماً ، ولا يجوز العدول عنه بحال ، اللهم إلا إذا فقد الذاكر تماسكه ، وغشيته حال شديدة جرى معها لسانه بما لا ينطق به لولاها ، فهذا يغتفر له ما لا يغتفر للمتزن المتاسك، وقد يلتبس بجركات كحركات المرتعش ، فيكون منه اضطراب وصياح، يلتبس بجركات كحركات المرتعش ، فيكون منه اضطراب وصياح، عوق بمزق ثيابه وجداً وهياماً وشوقاً حاراً إلى الله ، يلتهب به النهاباً عن هذه النفحات الأقدسية ، التي تضرع قلوب إلى الله تعالى أن يبقى عن هذه النفحات الأقدسية ، التي تضرع قلوب إلى الله تعالى أن يبقى بابها مفتوحاً ، وفيضها بمنوحاً بمنوحاً وبمنو بمنوطه بمنوحاً بمنوحاً بمنوحاً وبمنوك بمنوحاً وبمنوك بمنوحاً بمنوك بمنوك

ولا ضير على من نزلت به هذه الحال في كل حركة يأتيها ، فإن الممنوع من الحركات ما كان على غير النحو الشرعي المأذون فيه ، والشرع إنا أذن بما ليس فيه تثن وتكسّر ومـــا إليها ... أما ادعاؤهم بأن اللحن في القرآن الكريم غير ضار في بعض المسائل ؛ فهو من الغرابة بمكان إذ كيف يسوغ اللحن المتعمد في كلام الله عز وجل ؟! . .

اللحن الذي لا يضير هو ما يزل به لسان القارىء في الصلاة ، من

غير عمد على نحو ما ذكره الفقياء رضي الله تعلى عنهم في فصل ( زلة القارىء من باب مفسدات الصلاة). على أنه يغتفر العامي فيهاما لايغتفر المفقيه العالم، فقد تفسد في حق إنسان ، ولا تفسد في حق آخر و التحريف في الذكر ليس من هذا في ورد ولا صدر ، من حيث أنه متعمد متلقف ، فقياسه على زلة القارىء لا يتم ؛ لأن الفرق بينها قائم، والقياس يعمل عمله عند التشابه النام بين المقيس والمقيس عليه ، وعند اتحاد العلة أيضاً ؛ لكون الحكم فيها واحداً ، وشرطه أن لا يكون في المقيس نص وإلا فلا قياس ، ونصوص الدين تمنع من تحريف اسم الله تعالى ، وهل شرع علم التجويد إلا الإعطاء الحروف حقها ومستحقها من المخارج والصفات ؟ واسم الله الكريم أحق من سائر الكلمات بهذه المراعاة المفروضة .

وأما افتتاح الصاوات بغير العربية، فأمر محتلف فيه ، فأبوحنيفة يجيزه للقادر على العربية،مع الإثم وكراهة التحريم ، لأن التكبير واجب في أول الشروع ، وتارك الواجب واقع في كواهمة التحريم التي يستحق مقارفها العقوبة بالنار ؛ لأنها إلى الحرام أقرب مجلساف كراهة التنزيه فإنها إلى الحل أقرب

والصلاة التي دخلتها كراهة التحريم ، تعاد وجوباً في الوقت ؟ بل وبعده على الأصح ، نعم لا تكون الصلاة باطلة بترك الواجب ، إذ البطلان ينجم عن ترك الفرض ، وإن كانا مشتركين في الإثم والحظر على تفاوت بينها فيها ، قال الشيخان عابدين في حاشيته و رد المحتار على الدر المحتار ، بعد أن ذكر حواز الشروع في الصلاة بالفارسية على قول الدر المحتار ، بعد أن ذكر حواز الشروع في الصلاة بالفارسية على قول

الإمام ، لان المطلوب الذكر والتعظيم ، وذلك حاصل بـأي لفظ كان وأي لسان كان • قال : نعم ، لفظ الله أكبر واجب للمواظبة عليـه لافــــرض • • إ ه •

والجواز لا يتنافى مع كراهة التحريم ، اترك الواجب كما هو مقرر الفقه ، أما صاحباه أبو يوسف ومحمد - رحمها الله تعالى - فانها لا يجو زان الشروع فيها إلا بالعربية للقادر عليها ، ويجوزانه للعاجز عنها ، فها يشترطان العجز لجواز الشروع كما في الدر المختار ، فما لم يكن لم يكن . على أن هيذا قياس مع الفارق أيضاً ؛ لأن الكلام في منع ذكر اسم الله تعالى بجروف العربية المحرقة لا في لغة أخرى ؛ فلينتبه إلى هذا .

وأما جواز الصلاة بقراءة ترجمة سورة الفاتحة بغير العربية فلا يفدهم شيئاً . ذلك أن هذا الجواز مقيد بالعجز عن قواءتها بالعوبية إلى أن يتعلمها . وهذا هو الذي عليه الفتوى ، إذ الأصح أن الإمام أبا حنيفة — رحمه الله تعالى — رجع إلى قول صاحبيه أبي يوسف و محسد — رحمها الله تعالى — بأن قراءتها بالفارسية ونحوها لاتجوز بهاالصلاة ؟ إلا عند العجز عن قراءتها بالعربية ، وقد كان الإمام أولاً يقول بجوازها مطلقاً ، ثم رجع إلى قولها ، كما في الدر المختار نفسه ، فضلاً عن الاحتجاج به كدليل .

وأما تسويسغ الدعاء بغير العربية ، فلا وجه للاستدلال به على جواز الذكر المحرّف ؛ لأن الدعاء ضــــراعة إلى الله وذلة له سبحانه ، ومن ذا الذي يمنع الأعجمي أن يبسط كف الضراعة إلى خالقه ، ويذل

له ، طالباً منه سبحانه قضاء حاجته ، وهو الذي يجيب المضطور إذا دعاه ، وعقق له رجاءه ? إنه سبحانه المدءو بكل لسان ، والمرجو في كل آن ، وقد طلب إلى خلقه أن يدعوه ليستجيب لهم . على أن عوام العرب ، إذا دعوا ربهم بلغتهم العامة غير الفصحى ، فإنهم ينطقون باسم الذات فصيحاً بيا الله ، واللهم ، ويا ربنا ، وما إلى هذا ، بما ليس لتحريف الحروف فيه سلوك ، أما باقي كلمانهم ، فهي أوعية للمعاني التي يشكون بها بشهم وحزنهم إلى الله ، والله عليم بالمقاصد والنوايا ، وما انطوت عليه الصدور من أسرار وخفايا .

وأما الذكر بلفظ وآه وطياً لما في القلب من اسم والله وحباً للتقريب عن قلوب المنتين ولتحريك قلوب المبتدئين وللاستعانة على سرعة الاستحفاد ، فأمر متوقف على ورود الشرع بأن لفظ وآه ومن أسمائه تعالى ، التي هي توقيفية ليس للاختراع إليها سبيل ، نعم ينسب إلى بعض الصوفية أنهم يثبتونه اسماً له تعالى ؛ وليتهم بينوا دليل هذه التسمية من دليل سمعي - كتاب أو سنة - فإن الأمر من حيث هو متوقف عليها . وبعد: فما الذي يضر إخواننا الذا كرين لله تعالى أن يدعوا ما فيه شبهة ، إلى ما ليس فيه شبهة ، وقد قال فقهاؤنا رضي الله تعالى عنهم : إذا توددنا في شيء بين كونه بدعة أو سنة ؛ فتركه لازم . وإلى الفقه الرجوع في الأحكام لا إلى المفسرين والمحدثين والصوفة ، على احترامنا لهم .

وني الحديث النبوي الشريف الذي رواه سيدنا أمير المؤمنين

الحسن ابن أمير المؤمنين على رضي الله تعالى عنها وكرم وجهها ، عن سيدنا جده المصطفى عليه وآله الصلاة والسلام أنه قال : « دع ما يريبك إلى ما لا يريبك ، رواه الترمذي والنسائي ، وقال الترمذي : حديث حسن صحيح . هذه النصحة أملاها على النصح للإخوة في الدبن ، والله ولي المؤمنين . إ ه » .

ذكر القلب أفضل من ذكر اللسان .

وذكر القلب أفضل من ذكر اللسان ، وفي هـذا قال ــ رحمه الله تعالى ــ :

و فإن ذكرالقلب الذي عليه السادة النقشبندية ، يفضل الذكر اللساني الذي تسمعه الملائكة الحفظة بسبعين ضعفاً ، كما جاء في الحديث الشريف ، من حيث إنه سر بين العبد وربه تبارك وتعالى، وإنه مطهر للقلب من كل سوء ، مجرق مجرارته الصفات السيئة ، وعلا الذاكر نوراً . . إ ه ي (١) .

ومع ذلك؛ كان رحمه الله يجيز ذكر اللسان بالشروط التي نقلتها عنه ، لأن الأدلة الشرعية تحبذه ، ولقد كتب رحمه الله تعالى إلى أحد المشايخ – أخبرعنه أنه يقول: إن الإمام الرباني الشيخ أحمد السرهندي يقول : « إن ذكر اللسان ذنب » – كتب إليه يقول : ألقى إلي إنسان من أهل طريقتنا نبأ عن فضيلتكم ، يتلخص في أن سيدنا الشيخ أحمد السرهندي قدس سره الإمام الرباني مجدد الألف الثياني ، أنه

<sup>(</sup>١) من الرسائل المحفوظة .

يقول: إن ذكر اللسان ذنب . إ ه . ولا أخفي عليكم أن هذا الحبر ثقل على روحي ، لما أعلم من حاله ولما كتبه عنه العلماء وترجموه به ، من أنه كان فوق الأشخاص العاديين ، هذا إلى كونه متشرعاً للغاية ، ووقافاً عند الحدود الدينية العلمية ، لا يجاوزها ولا يعدوها ، ولقد نهض بالهند منذ ثلاثائة سنة إلى الأوج الأعلى ، وأيد الله به الاسلام ، وفاض مدد قلبه الشريف إلى أقاصي الدنياو دانيها ، فكان مجدد الألف الثاني بحق. فكيف يتصور متصور مع هذا أن هذا القول صحيح عنه! ومعظم الأذكار الواردة في السنة والمأفرة عن سيدنا رسول الله عليه وآله الصلاة والسلام ، كانت لفظية لسانية ، وأكثر طرائق أهل الله ؟ وأله الله المريدين في الذكر اللساني بإطلاقه ذنب ألى العصان ؟!! .

اليس القرآن ذكراً لسانياً ? !! أليست الأذكار التي جمعها الإمام النووي وغيره – رحمهم الله تعالى – في عمل اليوم والله – لة ، والتقلبات الليلية والنهارية ، وفي أعقاب الصلوات ، أليست هذه أذكاراً لمانية ?! ألم يقرر أغة طريقتنا النقشندية أن ذكر القلب يكون بعد المتناء المأثورات الواردة ، وكلها لسانية ?!! . .

الذي أراه على ضوء هذه السواطع أن نسبة تلك القولة إليه غير صحيحة قطعاً ، ومعاذ الله أن يقرر الإمام الرّباني المتشرع هـذا التقرير ، وبفرض وجودها فيا أثر عنه من كتوبات ومقولات ، فإن علينا أن نقف منها موققاً يرضى عنه الاسلام والطويقة ، وهي من الاسلام .

وعلى هذا نستطيع أن نقول: إن نقل المعاني من الأوردية الهندية إلى اللغة العربية ، عملت فيه يد الترجمة عملها ، فقد يكون نقص ، وقد تكون زيادة ، وقد تكون دسائس لتشويه سمعة الطريقة ، وقد تكون دسائس لتشويه سمعة الطريقة ، وكم وكم دس الدساسون ، وكذلك الكذابون ، على سيدنا محمد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، وعلى أمّة الفقهاء والمحدثين والضوفية ؛ ليبلغوا ما يريدون من الإفساد في العقائد والأعمال ، وقد يكون مراده أن الذكر القلبي أقوى أثراً وأعظم ثواباً ؛ لأنه لا تسمعه الحفظة وأسرع إيصالاً إلى الله سبحانه وتعالى . على أن المنقولات عنه ــ قدس سره ــ لم يبلغ ناقلوها عدد التواتو الذي يفيد اليقين ، بل ولا عدداً يفيد عبد الظن ، فيسعنا والحالة هذه أن ننفي عنه هذا الذي نسب إليه ؛ تبرئة لساحةذلك الإمام الجليل ، الذي هوحلقة كبرى في سلسلة طريقتنا العلمة النقشيندية . . إه » (١) .

## الأحواك

الأحوال من ثمرات الاستغراق في ذكر الله سبحانه وتعالى ، مخلقها الله سبحانه وتعــالى في قلوب الذاكرين ، وسميت أحوالاً لأنها

<sup>(</sup>١) من الرسائل المحفوظة .

تتحول ولا تدوم ، وقد تسمى و جداً وجودها في القلب ، وإذا قويت قد تفيض عن القلب ، فتظهر على الجوار ح حركات اضطرارية أو بكاءً أو صراخاً . وأكثر ما نظهر على جوار ح المبتدئين ، أما المتمكنون فإنهم يصرعون أحو لهم و يمنعونها من الظهور . قال الكلاباذي في «التعرف » : « ومعنى الوجد ، هو ما صادف القلب من فزع أو غ ، أو رؤية معنى من أحوال الآخرة ، أو كنف حالة بين العبد والله عز وجل . قالوا : وهو سمع القلوب وبصرها ، قال الله تعالى : ( فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ) (١) فمن ضعف وجده تواجد ، والتواجد ظهور ما يجد في باطنه على ظاهره ، ومن قوي قرحد تواجد ، والتواجد ظهور ما يجد في باطنه على ظاهره ، ومن قوي أكن فسكن . قال الله تعالى : ( تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ، عن تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله ) . قال النوري : الوجد لهيب ينشأ في الأسرار ، ويسنح عن الشوق ، فتضطرب الجوار ح طرباً أو ينشأ في الأسرار ، ويسنح عن الشوق ، فتضطرب الجوار ح طرباً أو حزناً عند ذلك الوارد . . إ ه » (٣) .

ولهذا وصف سيدي رحمه الله تعالى التصوف بقوله : « فإن التصوف حال اكثر منه قالاً ، وإن من سلك سبيل القوم بصدق ذاق ما ذاقوه ، إن شاء الله تعالى له ذلك . . إ ه » (٤) .

وكان \_رحمه الله \_ يتصح بالا يظهر أصحاب الأحوال أحوالهم،

<sup>(</sup>١) الحج: ٤١.

<sup>(</sup>۲) الزمر : ۲۳ .

<sup>(</sup>٣) التعرف .

<sup>(</sup>٤) من الرسائل المحفوظة

إلا عند الاضطرار الشديد، فقد كتب إلى أحد تلاميذه يقول: والذي يحسن بك، أن تحسن صلتك بالله تعالى عـن طويق ذكره، ودوام مراقبته عز اسمه وتعالى جده. وتعودُ الصبر على مصارعة الأحوال التي تعتري السالك إلى الله سبحانه وتعالى ؛ من أهم المطلوبات الشرعية؛ فلا ينبغي أن تظهر الحال على صاحبها إلاعند الاضطرار الشديد الذي يفقد معه التاسك والتثبت . إ ه(١) ».

وأرسل إليه أحد تلاميذه ، يشكو إليه شدة أحواله وكثرة صياحه ، فكتب – رحمه الله – تعالى إليه : وإن الذي تتخوفه حال طيب ، وأمر حسن ، إنه ليدل على علوقك بطريق أهل الله وأحبابه الذين أنتسب إليهم . وإن الحال الصالحة والمدد الروحي ، يخلقه الله سبحانه سارياً من أرواحهم إلى أرواحنا ، وقد يخلقه خلقاً مبتدءاً كما يشاء ربنا تعالى ويريد . فلا تجفل من هذا الذي يدل على خير ويفضي إلى خير إن شاء الله تعالى ، وإني قدمر بي عهد كنت فيه كثير الصراخ والصياح والاضطراب والبكاء ، حتى ضعف صوني وبع "، ثم سكنت حالي وهدأت، وقد يعاودني أحياناً شيء قليل بما كان يغموني في السابق، حالي وهذا يعبر عنه السادة الصوفية بالجذب ، وقدياً قال قائلهم :

و من علينا يا ودود بجـذب بها نلحق الأقوام من سار قبلنا وقـد تأتي للمجذوب ملاطفات ربانية ، وحلاوات روحانية ،

<sup>(</sup>١) من الرسائل المحفوظة .

وأقاضات إلهية ، يخشع لها القلب ، وتسعد بها الروح ، ويغوق السر في مجر متموج من اللذائذ . وقد قالوا : لو يعلم أبناء الملوك ما نحن عليه من اللذة ، لجالدونا عليها بالسيوف . وقالوا أيضاً :

من ذاق طعم شراب القوم يدريه ومن دراه غددا بالروح يشريه ولو تعوض أرواحاً وجاد بها في كل لحسة عين لا تساويه

وهذا الصراح الشديد ، دواؤه اللحمل لما قد يرد على القلب من واردات ، وهذا التحمل يكون بالتمون عليه ، حتى يقوى المرء على ضبط حاله ، فلا يظهر منه إلا ما كان فالضاً لا يسعه السر .

تهدئة الحال بالإكثار من الصلاة والسلام على النبي .

على أن الإكثار من الصلاة على حضرة سيدنا رسول الله صلى الله وآله وسلم وبارك ، هذا الإكثار له أثره البيتن في تهدئة الحال ، وابراد الاستعال ، فالزمها ألف مرة في اليوم ، وزد عليها شيئاً من العدد غير محدود ، وابد أها واختمها بالصلاة الإبراهيمية ثلاثاً في البدء وثلاثاً في الجثم ، وقل مع كل مرة من هذه الثلاث : (السلام عليك أيها النبي ووحمة الله وبركاته ) ملاحظاً أنك تسلم على ذاته الشريفة عليه وآله المصلاة والسلام، واجعل له والمسلمين ثواب عملك، ليصل إليه، ويحتب لك الأجر وافراً غير منقوص ، ويكفيك لله همك، ويغفر لك ذنبك، كورد في الحديث الشريف . . إه(١٠) » .

وقد يقوى الحال حتى يغلب على صاحبه غلبة يخرجه فيها عن

<sup>(</sup>١) من الرسائل المحفوظة .

مراعاة الأدب ، قال الكلاباذي ــ رحمه الله تعالى ــ : ﴿ الغلبة حال تبدو للعبد لا يكنه معهاملاحظة السبب ، ولا مراعاة الأدب ، وكون مأخوذاً عن تمييز ما يستقبله ، فربما خرج إلى بعض ما ينكر علمه من لم يعرف حاله ، ويرجع على نفسه صاحبه إذا سكتت غلبات مــا يجده ، ويكون الذي غلب علمه خوف أو همة أو إجلال ، أو حماء أو بعض هـــذه الأحوال . كما جاء في الحديث عن أبي ليابة بن عبد المنذر حين استشاره بنو قريظة ، لما استنزلهم النبي مَالِثَةِ على حكم سعد بن معاذ ، فأشار بيده إلى حلقه ، أنه الذبح ، ثم ندم على ذلك ، وعلم أنه قد خان الله ورسوله، فانطلق على وجهه حتى ارتبط في المسجد إلى عمود منعمده، وقال : ( لا أبرح مكاني حتى يتوب الله على مما صنعت ) فهذا لما غلب عليه الحرف من الله عز وجل، حال بينه وبين أن يأتي رسول الله مَاللَّهِ، وكان هـــو الواجب علمه لقول الله عز وجل : ﴿ وَلُو أَنْهُمَ إِذْ ظَامُوا ا أنفسهم ، جاؤوك فاستغفروا الله ، واستغفر لهم الرسول )(١) . الآية . وليس في الشريعة ارتباط بالسواري والعمد، وقال النبي عَالِيُّهُ لما أن استبطأه : ( أما لو جاءني لاستغفرت له ، فأما إذ فعل ما فعل ، فما أنا وأن ذلك صدر عنه لغلبة الخوف عايه غفر له، فأنزل الله توبته، فأطلقه النبي عراضة .

وكما غلب على عمــر وضي الله عنه حمية الدين ، حــين اعترض على

<sup>(</sup>١) النساء: ٦٤ . وتتمة الآية : « لوجدوا الله توابأ رحيماً » .

رسول الله على الله على الراد أن يصالح المسركين عام الحديبية ، فوثب عمر حتى أتى أبا بكو رضي الله عنه ، فعال : يا أبا بكو ، أليس هذا رسول الله ! قال ! بلى ، قال : ألسنا بالمسلمين ! قال بلى . قال : ألسنا بالمسلمين ! قال بلى . قال أليسوا بالمشركين ! قال : بلى . قال : فعلام نعطي الدنية في ديننا ? . فقال أبو بكو : يا عمر ، الزم غرزه (۱) فإني أشهد أنه رسول الله . فقال عمر : وأنا أشهد أنه رسول الله ، ثم غلب عليه ما يجد حتى أتى رسول الله على الله على الله على الله يعلن وسول الله ، أن أجابه النبي على كم الله على أجابه أبو بكو ، حتى قال : (أنا عبد الله ورسوله ، لن أخالف أمره ، ولن يضعني ) فكان عمر يقول : في زلت أصوم ، وأتصدق ، وأعتى ، يضعني ) فكان عمر يقول : في زلت أصوم ، وأتصدق ، وأعتى ، وأصلي ، من الذي صنعت يومئذ ، عافة كلامي الذي تكلمت به ،

ثم قال \_ بعدان عرض امثلة أخرى \_ : فهذه كلها \_ وأمثالها ، كثيرة \_ تدل على أن حال الغلبة حال صحيحة ، ويجوز فيها مالا بجوز في حال السكون، ويكون الساكن فيها عا هو أرفع منه في الحال أمكن وأتم حالة " ، كما كان أبو بكر الصديق رضي الله عنه . . إ ه(٢) ، .

التمكن في الحال يوصل إلى المقام .

وإذا جاهد صاحب الحال نفسه وقاومها ، فقد يتمكن من حاله وعلكه ، وعند ذلك يدوم له حاله ، ويسمى في هذه الحالة مقاماً . قال الحرحاني في كتاب والتعريفات » :

- 1189 -

<sup>(</sup>١) الزم خرزه: البسع قوله وقعله ولا تخالفه . (٣) التعرف .

« والحال عند أهل الحق ، معنى يرد على القلب من غير تصنع ولا اجتلاب ولا اكتساب : من طرب ، أو حزن ، أو قبض ، أو بسط ، أو هيئة ، ويزول بظهور صفات النفس ، سواء يعقبه المشل أو لا ، فإذا دام وصار ملكاً يسمى مقاماً ، فالأحوال مواهب ، والمقامات محاسب ، والأحوال تأتي من عين الجود ، والمقامات تحصل من بذل الجهود .. إ ه (١) » .

#### الأحوال عند الصحابة .

وهذا يفسر انا لم الم يكن أصحاب النبي عَلَيْتُ مصابين بالأحوال التي أصابت من بعده، فالقوم رضي الله عنهم جاهدوا أحوالهم وتمكنوا منها ، فصرعوه الله ولم تصرعهم ، وكانوا جبالا راسية في التمكن والثبات ، ذوي مقامات عالية لم يصل إليها كل من أتى بعده . ولقد ساعده على هذا التمكن صحبتهم للنبي عَلَيْتُ ، والحدد الروحي العظيم الذي كانوا يتلقونه من قلبه الشريف ، ولو لم يكونوا في مقامات التمكن العالية ، كيف يكون شأنهم وهم يشهدون ويسمعون حنين الجذع الذي كان يخطب عليه عَلَيْتُ ، وتسبيح الحصى في كفه الشريف، ونبع الماء من بين أصابعه الشريفة ، وغيرها من المعجزات الحسية التي أكرم الله بها نبيه صلى الله عليه وآله وسلم ? بل كيف يكون حالهم ، أكرم الله بها نبيه صلى الله عليه وآله وسلم ? بل كيف يكون حالهم ، لو لم يكونوا في مقامات التمكن ، وهم يسمعون القرآن الكريم من فه الشريف صلى الله عليه وآله وسلم ، فتجتمع لهم أنوار التنزيل فه الشريف صلى الله عليه وآله وسلم ، فتجتمع لهم أنوار التنزيل

<sup>(</sup>١) التعريفات.

الكريم ، وأنوار النبي العظيم ، وجلال الوحي الأمين ?! ولعل سيدنا أنس بن مالك رضي الله عنه ، أشار إلى هذا المدد الروحي العظيم الذي كانت قلوبهم تتلقاه من قلبه صلى الله عليه وآله وسلم بقوله :

« لما كان اليوم الذي دخل فيه رسول عليه المدينة ، أضاءمنها كل شيء ، وما نفضنا أظر منها كل شيء ، وما نفضنا أيدينا من التراب وإنا لفي دفنه – حتى أنكرنا قلوبنا»(١).

صاحب الحال لايقلد أثناء غلبة الحال عليه.

هذا و لا بد لي من أن أنبه إلى أن بعض المتصوفة قد تغلبهم أحوالهم ، ويصدر عنهم أثناء ذلك ما مخالف الشرع ، فلا يجوز تقليدهم في هذا الذي يصدر عنهم في حالة الغلبة ، نبه على هذا كبار القوم رضي الله تعالى عنهم، قال الإمام الرباني السرهندي ومعارفه لعلوم الشريعة اللوصول إلى حقيقة اليقين ، مطابقة علوم ومعارفه لعلوم الشريعة ومعارفها ، وما دامت المخالفة موجودة ، ولو بأدنى شعرة ؛ فذلك دليل عدم الوصول ، وكل خلاف وقع من كافة مشايخ الطرق للشريعة ، علم الوقت ، وهو لا يكون إلا في أثناء الطريق ، والمنتهون إلى النهاية كلهم في الصحو، والوقت مغلوب لهم ، والحال والمقام تابع لكمالهم ؛ فتحقق أن مخالفة الثمريعة علامة على عدم الوصول إلى الحقيقة . إه ه (٢).

<sup>(</sup>١) أخرج الترمذي في الشائل والمناقب •

<sup>(</sup>٢) الأنوار القدسية

وما أجمل ما قاله مولانا خالد ـــ رحمــه الله تعالى ـــ في هــــذا الموضوع :

« الولي يعذر في نطقه بغير المشروع لكسره ومحوه ، ولا يجوز تقليد غيره له بشعوره وصحوه ، ولا يسقط التكليف إلا عمن سقط عنه شرعاً . وأيضاً الحطا الكشفي كالخطأ الاجتهادي يعذر صاحبه ولايقلتد فيه ، ومن لم يجو "ز الحطاً على الأولياء ، لم يفرق بين النبي والولي تماماً . . إه يه (١) .

القبض على ناصية الحال .

ومن جملة الشروط التي ذكرها سيدي ــرحمه الله تعالى ــ للشيخ المرشد ، أن يكون قابضاً على ناصية حاله ، متمكناً منه ، قال رحمه الله في ذلك :

« ثم القبض على ناصية الحال، فلانخرج به عن سنن السنة إلى نحرقة البدعة ، ولاعبرة بالفيض والمدد ما لم يكن مترسماً بسير النبي وصحبه، وأغة السلوك ، عليه وعليهم أفضل الصلاة والسلام . فإن لم يحكم هذا إحكاماً صحيحاً ، كان مستدرجاً بمكوراً به ، والعياذ بالله تعالى . ولله السد الرواس حث يقول من قصدة :

لو تقطعت ُ بوجدي إرباً قدمي عن نهجكم مازلقا وذراعي لو بسيف قُنطعت ُ أبداً وجه السُّو َى ماطرقا والكامة السائدة عند أهل السير إلى الله تعالى : « لو وأيتم

<sup>(</sup>١) الأنوارالقدسية.

وجلا أعطي من الكرامة ، حتى تربع في الهواء ، فلا تغترواب حتى تنظروا كيف وقوفه عند حدود الله عز وجل . . إ هه(١) الأحوال والأعمال .

ولا يظن إنسان أن الأحوال الطبية غرة الذكر فقط ، بل لا بد من الأعمال التي أمر بها الشرع وتعبدنا الله بها ، قال الكلاباذي – رحمه الله تعالى – : « اعلم أن علوم الصوفية علوم أحوال ، والأحوال مو ريث الأعمال ، ولا يوث الأحوال إلا من صحح الأعمال ، ولا يوث الأحوال الأحكام الشرعية . . إهه (٢) تصحيح الأعمال معوفة علوم إوهي علوم الأحكام الشرعية . . إهه (٢)

وقال الحسن البصري ــ رحمه الله تعالى ــ : « لا يغونك قول من يقول : المرء مع من أحب ، فإنك لن تلحق الأبرار إلا بأعمالهم ، فإن البياءهم وليسوا معهم . . إ ه ه (۳)

وصفوة القول تظهر أنا بالكلمة التالية للسيد الرواس رحمه الله تعالى : « الحال محول ، والرجوع لا ينبغي إلا إلى الفقه المحمدي المدون الشأن ، البين، الظاهر الحكم والحكمة في الآخرة والأولى ، والأمر يومئذ لله . إه »(٢).

+ 107-

<sup>(</sup>١) من الرسائل المحفوطة .

<sup>(</sup>٢) التعرف

<sup>(</sup>٣) الأنوار القدسية .

<sup>(</sup>٤) بوارق الحقائق .



#### الشطح والتحذير منه .

وقد يغتر بعض المبتدئين مجاله ، وتغلب عليه نفسه ، فيتلفظ بألفاظ مخالفة للشرع ، وقد أطلقوا على هذه الحالة اسم (الشطح) وحذروا منها ومن الأقوال الناتجة عنهـا أشد تحذير ، ولقد دخـل إلى التصوف عن هذا الطويق دخائل كثيرة . وكان سيدي ــ رحمه الله تعالى \_ يحذر منها ، وينبه عليها ، وينصح المبتدئين بألا يقرأوا كتب القوم حتى لا يقعوا على أمثالها . وإن كثيراً منها مدسوس عليهم ،وقد يتكلمون بكلمات لايفهم حقيقة معناها إلا من كان مثلهم وبلغ رتبتهم. ولقد أرسل سائل إلى سيدي رسالة ، يسأله فيها عن مثل هذه الكلمات الني وقع عليها في بعض الكتب، فكتب إليه \_ رحمه الله تعالى \_ مايلي: « إن من أدب المويد ، أن لايسبق علمه ذوقه ، فلا يتكلف معرفة منزلة قبل أن ينازلها ويبلغَها ، وإن تكلف ذلك فقد يفهم غير مواد القوم من كلامهم فيضل، وهم منعوا غيرهم بمن لم يبلغ منازلهم من مطالعة كلماتهم وقراءة كتبهم لهذا الملحظ، إذ هو بين أن يكفوهم إن أساء بهم الظن ، وبين أن يتابع فهمه السيء الذي لم يريـدوه ، فيفسد اعتقاده ، و يعزب عنه رشاده . و بعض ما في كتبهم مدسوس عليهم ، وقد نبه العلماء عليه ، وبينوا دسه ، وإن لدينا فيها نسب إليهم ميزان الشريعة ، فكل ما لم يقبل التأويل بوجه صحيح فهو مدسوس عليهم . وإني آخذ نفسي ومن لقنته طويق السادة النقشبندية ، بالامتناع من مطالعة الكتب التي ألفها القوم لأنفسهم ولأمنالهم ، أخذتهم ونفسي بلدا ؛ حوصاً على سلامة الاعتقاد ، وابقاء على حسن الظن بالقوم وحميم الله تعالى .

وعلى هذا ؛ فلن تجد عندي جواباً لما سالتني، وإني أرى الاشتغال بهذه التقسير والحديث والفقه ، أجدى علينا وعلى الأمة من الاشتغال بهذه الدفائق ، التي قل أن يخوج المشتغل بها سليماً ، إن كان من المبتدئين، وقد سمعت سيدي ومرشدي ، السيد الأستاذ الشيخ محمداً أبا النصر ، وحمه الله تعالى وقدس سره \_ يقول : «طعام الكبار يضر الصغال » ويعني به هذه المعطورات في كتب القوم إذا طالعها السالكون المبتدئون . فلنقبل هذا ، ولنعمل عليه ، حتى يوافينا فتح الله علنا ، والله قوب بحب . . إه(١) ه .

ولقد أفاد وأجاد كثيراً السيد لرواس ـ رحمه الله - في كتابه (بوارق الحقائق) في كلامه عن الشطح والشطاحين والتحذير منهم ، فمن نثره قوله: « وبويعت في الحضرة على أصرة سنة النبي العظيم ، وقمع البدعة الهادمة لمنار العقائد الإسلامية ، التي قال بها جهلة المتصوفة : كالشطحات التي تتجاوز حد التحدث بالنعمة ، والقول بالوحدة المطلقة ، والاشتغال بالكلمات السائقة إلى هذا الباب . . إه » ، وقال أيضاً : « وخلاصة ما أجمع عليه العارفون ، أن النطح هضمه جموح ، وضجة دعوى ، ونهزة تجاوز ، ومفارقة حق ، وانصراف مع هوى ، ولا يكون الولي ولياً حالة الشطح ؛ بل نسلخ من ولايته ، وينتقبل إلى

<sup>(</sup>١) •ن الرسائل المحفوظة

ساحة دعواه ، كما ينتقل النائم بالنوم من يقظته إلى ساحة نومه ، وهو - أعني الشطح - نقص لا يجتمع معه كمال، وإدلال لا يفارقه الإدلال ، وبينه وبين التحدث بالنعمة أهوال، وكم من كلمة شطح سرت، وكتبها أهل النقص في كتبهم ؛ ظناً بأنها من مقام التحدث بالنعمة ، وهي عند الله من سوالب النعمة ، والعياذ بالله تعالى . . إهلا » .

ومن شعره في هذا الموضوع :

هِم تطرقها الزلال وطوى عزائمها الحلل سبحت بموجات الهوى غياً على شوط الأمل فالزم طريق المصطفى واطرح أباطيل الحيل واهجر صنوف الشطح إن الشطح داعية الزلل واقطع صنيع علائق الشطائات واهجر ما فعل هو واهم إن لم يز ل فكل من يتبعه زل" (٢)

ويؤكد تحذيره من مثل هؤلاء ، فيقول : « ولا يغونك حال بعض الأدعياء في طريق الله تعالى ، بمن يزعم أنه على شيء ، وهو بمن فارق السنة والجماعة ، واتخذ الزيغ والإلحاد والشطح الكاذب ، له رأس مال وزبدة بضاعة ؛ فأولئك من الممقوتين المردودين : ( وإن الله لمع المتقين ) . . إه(٣) » .

<sup>(</sup>١) بوارق الحقائق .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه .

<sup>(</sup>٣) رفرف العناية .

ومن وصايا مولانا خالد النقشبندي - رحمه الله تعالى - : « أما بعد : فأوصيكم ، وآمركم بالتأكيد الأكيد بشدة التماك بالسنة السنية ، والإعراض عن الرسوم الجاهلية ، والبدع الردية ، وعدم الاغترار بالشطحات الصوفية . إه(١) ».

ووفاء اللحق وتبياناً له ، أثبت فيما كتبه سيدي – رحمه الله تعالى – عندماكان في مصر إلى سيخه وسرشده سيدي الشيخ محمد أبي النصر قدس سيره ؛ ليظهر لنا كيف كان – رحمه الله – يسير في طويق التصوف على بصيرة ورشاد ، يقيس كل أمر يعوض له بمقياس الشرع الذي أمر به وأخلص له ، ودافع طبة حياته عنه . وهذه الرسالة من عيون كنوزه العلمية ، وذخائره الأدبية ، ولذلك أثبتها فيا يلي بكاملها . قال – وحمه الله تعالى – :

#### سم الله الرحن الرحيم

الحمد لله ، والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه . من العبد الفقير إلى الله تلحالى محمد الحامد ، إلى سيده وموشده الأستاذ الشيخ محمد أبي النصر قدس سره :

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ، وبعد: فإني ألثم يدكم الشريفة بشفة الروح ، سائلًا الله تعالى أن محفظ فيحم بقية الصالحين ، وبعد: فإني مستشعر تقصيري إذ لم احدث بكم عهداً كتابياً ، بعد أن كتبت إليكم أوائل ذي الحجة

<sup>(</sup>١) الأنوار القدسية .

الماضي ، وقد يُظن أن هذا الانصراف عن الكتابة لذهول أو نسيان ، أو لاطواح للمودة وهجوان للمحبة . إنني أرجو من سيدي أن لا يظن بولده هذا الظن ، فما أنا بالذي يقطع حبل المودة ، ولست أجفو من حنا علي وبرني ، وكان لي الدوحة التي أنظلل بها إذا حمي علي الهجير ، ولأنا كما يقول ناظم الموال المصري :

يا سادتي إن نسيتوني أنا فاكر وإن هجرتم، أنا لودادكم شاكر وحياة من أنزل القرآن وفيه فاطر غبتم عن الحاطر المناه أن ال

غير أن الهموم والأحزان التي ألحت على في مصر ، غلبتني على أمري ، وصرفتني عـن أداء واجباتي نحوكم ، ولعـل الأوقات تصفو فأصفو ، وأعود سيرتي الأولى ، وأملي أن لا يكون هذا بعيداً .

عندي أمور كنت متردداً في مكاشفتكم بها ، ولكن صح العزم مني على ذكرها في هـذا الكتاب ؛ لتعود الكتابة بالنفع على الكاتب ، وقد يبسط الأدنى بين يدي الأعلى ما يساوره ، ويعرض له ، وعلى هذا قام شأن أهل الشأن .

كنت سائر أفي كنف حسن الظن بالقوم عامة ، وبشخصيات منهم ، خاصة ، مبتعداً عما يحدث لي سوء ظن أو يخدش حسن اعتقادي بهم ، لا سيا وقد ضربتم لي بجالكم مثلاً أعلى وسيرة صالحة ، لأوائك الذين تتعطر بذكرهم الجالس وتجلو ذكر اهم القلوب . كنت حريصاً على طيب قلبي نحو تلك الشخصيات ، منصر فاً عن مطالعة كتبهم ، لما شاع طيب قلبي نحو تلك الشخصيات ، منصر فاً عن مطالعة كتبهم ، لما شاع في الأوساط العلمية أن فيها ما يصطدم والشريعة المطهرة ، وأن المعتذرين عنهم يقولون : إنها لعلوها عن مدارك حرَّمَلة الشرع ، يظن

بها ذلك ، وهي على التحقيق روح الشريعة ولبابها ، وحيث إني مقتنع الني لست من ذوي الأفهام الدقيقة ، التي تنحل أمامها المشكلات ، وأني المنازعين أقائلا: إن الحلاف الفظي وإنهم متلاقون في نقطة واحدة ، هي البراءة بما توهمه العبارات ولا يفهمه إلا أهل الإشارات ، واحدة أهي البراءة بما توهمه العبارات ولا يفهمه إلا أهل الإشارات ، وهكذا أصممت أذني عما يعكر علي حالي ، ولكن هذا النوع من السير لم يطل بي ، خصوصاً في مصر ، وخصوصاً في هذا الزمن الذي ظهر به ما كان كامناً ، وانكف ما كان يحرص الأشياخ على بقائه في خفائه . على أني تصامحت في أول الأمر ، وتخافلت إلى أن صرت إلى حل لا ينفعني معها التصامم ولا التغافل ، إذ وقفت في مفترق لطريقين : حق ، وباطل ، وأيقنت حينة أني أمام حقيقة واقعة ، وأن علي أن حق ، والباطل ، وأيقنت حينة أن المبلون .

أما عدد الأمور فهي بما ترفضه الشريعة بالبداهة ، إذ أن القول بها معناد التملص من حبال الدين ، والتحلل من قيوده ، فيما أوجبه من العقائد ، وقضى بالصير إليه والتزامه ، وها أنذا مبتدىء بها تعديداً واحداً إثر واحد ، والله المستعان .

الأول في الرد على من قال بلجاة إبليس يوم القيامة .

ألقى إلي بعض الناس ، أن الشاخ عبد الكريم الجيلي صاحب حتاب « الانسان الكامل » يقول بنجاة إليس يوم القيامة ، فدهشت لهذا النبأ ، الذي لا تصور عاقل صدوره من مسلم ، يؤمن بالقرآن ؛ فضلا

عن يومىء إليه كثير من الصوفية بأنه عارف محقق . وليت شعري ماذا يكون موقفنا من القرآن ؛ إن لم نعترض على هـذا الزعم ولم نتشمر لجحده وإنكاره ? هل يكون إلا إهمالاً له وهجراناً ، وتمسكاً بما يضاده على طول الحط ! ! سمعنا الله تعالى يقول : ( كمثل الشيطان إِذْ قَالَ لَلْانْسَانَ اكْفُو ، فَلَمَا كَفُو ، قَالَ: إِنِّي بُرِّيءَ مَنْكُ ، إِنِّي أَخَافَ الله رب العالمين . فكان عاقبتها أنها في النار خالدين فيها ، وذلك جزاء الظالمين ) <sup>(١)</sup> . ويقول أيضاً : ( وقال الشيطان لما قضي الأمو : إن الله وعدكم وعد الحق ، ووعدتكم فأخلفتكم ، وما كان لي عليكم من سلطان ، إلا أن دعوتكم فاستجبتم لي في لا تلوموني ولوموا أنفسكم ، ما أنا بمصرخكم وما أنتم بمصرخي" ) (٢) الآية . وهي صريحة في أن هذه الحطبة لإبليس تكون في جهنم ؛ لأن الإصراخ لا يكون إلا لمن كان تحت العذاب لحاجته إليه . قيل لي : إنه يكن الاحتجام لهذا القول بقوله تعالى خطاباً لإبلىس : ﴿ وَإِنْ عَلَمُكُ لَعَنَّى إلى يوم الدين ) (٣) حيث غيًّا اللعنة (٤) بيوم الدين ، فيمكن أن ينجو بعده . فقلت : هذا المفهوم معطَّل بالآيتين السابقتين المفيدتين أنه في النار ، وأنه خالد فيها ، وقد حكم الله تعـالى عليه في آيات كثيرة بالكفر ، والكفرة خالدون في النار أبدأ .

<sup>(</sup>١) الحشر: ١٥ – ١٦.

<sup>(</sup>۲) إبراهيم : ۲۲ .

<sup>(</sup>٣) سورة س : ٧٨.

<sup>(</sup>٤) غيا اللعنة : جعل لها غاية .

وعلى هذا ، فقد قطعت بأن هذا القول كفر بواح ، عندي من الله فيه برهان، وانضاف إليه علمي بعدمدة، بأن الإمام الشعراني رحمه لله تعالى ، نص على أن هذا القول مكذوب على الشيخ محيي الدين والشيخ عبد الكريم الجيلي ، فالحمد لله على ذلك ؛ إذ تبينت أن ما هو كفر ، منحول لهما مدسوس في كتبهما ، وهما بريئان منه .

الثاني : في الرد على من يقول بأن المطيع والعاصي سواء أمام الحق عز وجل .

أخرج بعض المعاصر بن كتاباً في التصوف الاسلامي ، ذكر فيه نقولاً عجيبة عن بعض كتب القوم منها : أن الشيخ الجيلي قضى في كتابه « الانسان الكامل » بأن المطع والعاصي سواء أمام الحق عز شأنه ، لإطاعة كل منهم له سبحانه في صفة من صفاته واسم من أسمائه ، فالأول أطاعه في اسمه الهادي ، والثاني أطاعه في اسمه المضل ؛ فكلاهما إذا مطيع ، ومقر ب ، ومثاب على طاعته .

قرأت القرآن فوجدت الله تعالى يقول: (أم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض ، أم نجعل المتقين كالفجاد) (١) وسمعته يقول: (أم حسب الذين اجتر حوا السيئات، أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات ، سواة محياهم ومماتهم ساء ما محكمون) (٢) ويقول أيضاً: (أفنجعل المسلمين كالمجرمين ، ما لكم كيف تحكمون) (٣)

<sup>(</sup>۱) سورة مل : ۲۸ .

<sup>(</sup>٢) الجانية : ٢١ .

<sup>(</sup>٣) القلم : ٥٠ .

هذا قول الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، ينفي المساواة بين أهل السعادة وأهل الشقاوة ، فكيف يقدم مؤمن على القول مخلافه ، وهل يكون سيدنا محمد رسول الله وحبيبه صلى الله تعالى عليه وسلم كأبي جهل لعنه الله تعالى ?! اللهم لا ، وإن هذا الزعم باطل و كذب ظاهر لا يقبل التأويل ، وإن أديد بأنها سواء من حيث إن كلا منها نفذت فيه إرادة الله ، فهو مظهر لتحقيقها ، فهذا حق ، ولكنه لا يلزم منه التساوي في إطلاق الطاعة عليها ؛ لأن الإرادة غير الأمر ، وقد يريد الله من عبده ما يأمره بضده ، إذ ليست الإرادة غير الإلهة إلا التخصيص للشيء ببعض ما يجوز عليه ، لا الأمر به ولا الرضى عن فاعله لتنزه الله تعالى عن الأفاعيل النفسانية ، والميول الطبيعية ، وعلى هذا فالمطبع مثاب والعاصي معاقب .

الثالث: في الرد على من يقول بأن أهل النار يتلذذون فيها .

عزا هذا المعاصر إلى الشيخ الجيلي أيضاً ، أنه ذكر في كتابه و الانسان الكامل ، أن أهل النار يتلذذون فيها ، كما يتلذذ أهل الجنة بجنتهم . وهذا بناء منه على النظوية السابقة من أن المطيع والعاصي سواء أمام الحق عز شأنه .

عرضت هذه النحلة على القرآن الكريم، فوجدته يقضي بخلافها، إذ يقول عز شأنه: (كلما خبت زدناهم سعيراً) (١). ويقول: (في العذاب هم خالدون) (٢) ويقول: (كلما نضجت جلودهم بدلناهم

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٨٠ .

جلوداً غيرها ، ليذوقوا العذاب ) (١) . والآيات في هذا المعنى كثيرة جداً ، فمن قال مخلافها فقدعطها و كفر بها ، و كنت رأيت هذا المعنى في كتاب « الفصوص » وشرحه ، فقد قرر الماتن وتبعه الشارح الجزائري ، أن العذاب ينقلب على أهله عذوبة في النهاية ؛ فهم فيه متلذذون . هـنذا والقرآن ناطق بعكس ذلك تماماً ، إذ هو مصرح بالخلود في العذاب لا في العذوبة . وأيل هو منها ، الشريعة تقضي على قائل هذا القول بالكفر ، لأنه لم يؤمن بآيات الله تعالى الناطقة بالوعد على أمة ، وليس للتأويل في مجال ، والتأويل الذي ينبو عنه النظم الكريم مردود على صاحبه .

### الرد على من يقول بخروج السكافرين من الناد .

ويقرب من هذا الزعم الباطل ، ما للهج به بعضهم من خروج الكافرين من النار ، وقد أسبع القي السبكي – وهو من أنصار الطوفية – القول في هذه المسألة ( الاعتبار ببقاء الجنة والنار ) رد فيها على من قال بخروجهم منها ، أو بفنائها ، وقرر أنها عقيدة كفرية ؟ لمصادمتها الآيات القرآنية ، وخرقها الإجماع المنعقد على خلود الكفرة فيها ، وعداد الآيات في الخلود لأهل الحنة ، وأهل النار فإذا هي اثنتان وثلاثون آية ، ولعمر الحق إن واحدة منها كافية لحصول اليقين عند المؤمن الموقن .

إني محدثكم بقصة قصيرة وقعت لي ، أثلجت صدري وملأتني

<sup>(</sup>١) النساء: ٥٦.



سروراً ، وهي محض كرامة لسيدي الشيخ محمــــد سليم خلف (۱)قدس مسره .

تلك أنه حدثني بعض الناس ، أنه كان يقول في قوله تعالى عن أهل النار : (لابثين فيهاأحقاباً)(٢): إن هذه الاحقاب تنقضي . وهذاحق ولكن يخلفها غيرها إلى ما لا نهاية له ، ولكنه رحمه الله ، كان يقف عند قوله: منقضي ، ولا أكتمكم أن هذا النبأ بدأ ينكت في صدري، إذ القول بالانقضاء دون خلف معارض للآيات المتعلقة بالخلود ، وقــد حصل لي من ذلك كرب عظيم كتمته عنكم ، لحرصي على صحة الاعتقاد في جنابه ، إذ به نفعي إن شاء الله تعالى . ولكنهنا يظهر سرالشيخ قدس سره ، فقدكان الحاج عبدالحميدالرمضان في حماة ،فزارني في غرفتي بالجامع الجديد ، وهو ــ حفظه الله تعالى ــ مولـع بالشيخ ــ رضي الله تعالى عنه ، ومشغوف به ، ومحب لذكر كراماته ، فألهمه الله تعالى ، أن يحكي لي حكاية عنه ، فيها نفي لما شوش على" خاطري من ذلك الحبر . والحكاية تتلخص : في أنه ذكر أن ريحًا تهبُّ من جهنم، فتخرج من فيها ، وقد سمع رجل من أهل دمشق هذه الكامة عن الشيخ ، فجاء إلى حمص ليسأله عن صحة تكلمه بها ، ولما أن حضر حصة الدرس عنده ، كوشف الشيخ قدس سره بما في نفس الرجل ، فقال بعد انهاء الحصة : بلغني أن رمحاً نهب من جهنم ، فتخرج من فيها من المؤمنين ،

 <sup>(</sup>١) هو والد الشيخ أني النصرشيخ سيدي ، قدست أسراره جميعاً ،
 وستأتي ترجمته في الباب الرابع من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) النبأ: ٢٣.

فكان هذا القول قاطعاً لشبة الرجل في ألمو الشيخ قدس سره ، كما أنه قاطع لشبتي ، ولا تسالوا عن فرحي وقتلذ ، فقد كان عظمياً جداً. ويشهد الله أنه لم يتقدم مني ذكر للإشكال أمام الحاج عبد الحميدالرمضان، وإنما هو إلهام من الله تعالى بسر الشيخ قدس سره .

الرابع : في الرد على من يقول بنجاة فوعون .

القول بنجاة فرعون المنسوب إلى الشيخ محيى الدين ، تعلقاً بقوله تعالى – حكامة عنه حين عابن الهلاك وأدركه الغرق – : (آمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل ، وأنا من المسلمين )(۱)قال القائلون : ولم يزد الله تعالى في ذلك المقام على أن عاتبه وبحصته بقوله: ( آلآن وقد عصت قبل ، و كنت من المفسدين )(۱) الآيات . قالوا ذلك عافلين عن قوله تعالى : ( فلم يك ينهم إيمانهم لما رأوا بأسنا،سنة ذلك عافلين عن قوله تعالى : ( فلم يك ينهم إيمانهم لما رأوا بأسنا،سنة بأس غير مقبول .

ثم ماذا يصنعون بقوله تعالى : (وما أمر فرعون برشيد ، يقدم قومه يوم القيامة ، فأوردهم النار وبئس الورد المورود ، وأتبعوا في هذه لعنة ويوم القيامة بئس الرفد المرفود)(٤). أفيقدمهم إلى النار ويوردهم إبها ثم يعود أدراجه إلى الجنة ، ما هذه المهزلة التي يتنزه عنها القرآن!.

<sup>(</sup>۱) يونس: ۹۰

<sup>(</sup>۲) يونس: ۹۱

<sup>(</sup>٣) غافر : ٥٨٥.

<sup>(</sup>٤) هـود : ۹۹.

ولئن قالوا: إن رجوعه للنكاية بهم ؛ حيث لم ينجهم منها مع أنهم عبدوه ، قلنا لهم : إنهم إنما كفروا بسبب ، فهو رأسهم في الكفر و كبيرهم في الضلال ، فيتقدم أمامهم إلى النار . على أن الضمير في قوله: ( وأتبعوا في هذه لعنة ويوم القيامة ) يعود عليهم وعليه ؛ لئل يلزم تفكيك النظم بتشتيت الضائر ، والقرآن الفصيح لا يقبل هذا الضعف في التركيب . وماذا يصنعون بقوله تعالى : (فأخذه الله نكال الآخرة في التركيب . أليست الأولى هي الدنيا ، والآخرة هي يوم القيامة وما بعده .

على أن هناك آيات أخرى قاطعة لشبههم ، وليس بعدها مجال لقائل ولا اجتهاد لجبهد ، إذا الاجتهاد في موارد النصوص بمنوع، وليس لله مع أحد كلام فيا قضاه. قال الله تعالى في سورة القصص : (واستكبر هو وجنوده في الأرض بغير الحق ، وظنوا أنهم إلينا لا يرجعون . فأخذناه وجنوده فنبذناهم في اليم ، فانظر كيف كانت عاقبة الظالمين. وجعلناهم أنمة يدعون إلى النار ، ويوم القيامة لا ينصرون . وأتبعناهم في هذه الدنيا لعنة ، ويوم القيامة هم من المقبوحين) (٢٠) . فإذا كان الله تعالى نفى عنهم النصرة يوم القيامة ، ولعنهم في الدنيا وفي الآخرة ، وأخبر نفى عنهم النصرة يوم القيامة ، ولعنهم في الدنيا وفي الآخرة ، وأخبر في عنهم من المقبوحين فيها . إذا كان ذلك كذلك ، فهل بقي شك في كفر فرعون وجنوده ، لا هم وحدهم فقط ؛ لأن الضائر في الآيات له

<sup>(</sup>١) النازعات: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) القصص : ٣٩ - ٢٤ .

إذا فالقول بلجاة فرعون كفو طرايم ، وعن هذا أقسم الشيخ الشهراني في كتابه واليواقيت والجواهر بالله هذا القول مدسوس على الشيخ محيي الدين ، ومنحول له ، ولم يقل ابـــه ، وهذه هي العقيدة الصحيحة المنجية عند الله تعالى . ورضي الله تعالى عن الشعر اني الذي دفع عن القوم ، وبين أن كثيراً ما هو في كلبهم لسه الوضاعون فيها، وليس للقوم علم به ، حتى إنه حكم بأن كل ما في الفتوحات والفصوص ، لما تخالف مذهب أهل السنة، مدسوس على الشيخ . ومثله ما هومنسوب إلى الجيلي من القول بتساوي المطيسم والعاصى ، وبانقلاب العذاب عنوبة ، كل هذا كذبه الشعراني ، وإنقل عن الشيخ الأكبر القول الصريح بخلود الكفرة في العداب أبدا دلون تخفيف ، كما قال الله تعالى: ( فلا يخفف عنهم العذاب ، ولا هم ينصرون) (١) . ويكفي الاعتاد على ما ذكره أيضاً من أن أحد العلماء المانيين ، أخبره أن النسخة الأصلة للفتوحات وهي في (قونية) لجالية من كل هذه الكفريات ، وهي التي بخط الشيخ محيي الدين ، وغيرها من النسخ دخلها التحريف والتبديل . في مصر الآن رجل من أجلاء أهل السنة ، يشايع الشعراني في قوله: إن كل ما مجالف الشريعة مدسول على القوم، ويكفيني الاعتاد على ما ذكره الشعر اني ، فها عالم بطرايل القوم وخبير بــه ، وتصوف يتهشى مع العلم دون خروج عليه ، لا المتطيع غير هذا من حيث إني آمنت بالقوآن ، ولا يسلمي أن أسلم ما يضاده ، إذ هو جمع بين الضدين، وهو مستحل قطعاً لم والله تعالى سائلي عن عقيدتي ، فم َ أجيبه

<sup>(</sup>١) البقرة : ٨٨.

لو جمعت إلى الايمان بكتابه التسليم بهذه الكفريات ، التي أكفر إن لم أحكم بكفر قائليها ? لأن الله حكم بكفر الكافرين ، ومن زعمهم مؤمنين فقد كفر ، والفقهاء مقررون أن الشك في كفر الكافرين كفر.

على أن القوم ، قوروا بـأن طريقهم محكم البناء ، على أسس الكتاب والسنة ، وأن كل حقيقة خالفت الشريعة فهي زندقة ، وهاهو مولانا خالد قدس سره ، كان يوصي المريدين في مرض موته بالتزام عقيدة الأشعري ، إذ هي المعتمدة عند أهل السنة . إذاً : فلم أتعد الحدود ولم أتجانف لإثم ، إذا أبطلت ما أبطل القوم أنفسهم . أما التسليم للسادات فيا يقولونه عن المقامات ، والأحوال ، والواردات ، والأمور الغيية والكشفية ، مما لا تعترضه الشريعة ، فأنا مؤمن به كل الايمان، وحاشاهم أن يكذبوا في دعاويهم . أما تلك الطامات فهم بريئون منها ، وإن وجدت في كتبهم ، فهي من غيره ، على هذا ألقى الله تعالى .

الخامس : في الرد على من قال بوحدة الوجود .

وقد فسرها بعض الناس عنهم : بأن هذا الكون ، مجيواناته ، وجماداته ، مجموعة إلهية ، والله تعالى هو روح لها، وهذا كفر قطعاً ، إذ هو الحلول الذي يتبرأ منه المؤمنون ، ويقضون بأنه كفر ، وأهل التصوف في عصرنا ، يفسرون وحدة الوجود بوحدة الشهود (۱۱) وهذا المعنى لابأس به، أما على التفسير الأول فهوالممنوع. أما المنظومات والمنثورات التي رأيتها في الحلول ، فشيء كثير، وإن كان الكثير من الصوفية مجيلها على معنى الفناء وما إليه . على أن

<sup>(</sup>١) أي أن الصوفي بغيب عن العالم فلا يشهد إلا الله سبحانه .

عناك جملة منسوبة إلى صاحب كتاب « الانسان الكامل ، محصلها: أن النصارى إنما كفروا لحصرهم الإشراق في المسيح وأمه عليها السلام، فقد كفروا بهذا الحصر ، وخرجوا عن زمرة الموحدين القائلين بالشيوع ، وهذا القول كفر مها قلبت فيه وجوه التأويل ، ولا مخلص إلا بالحكم بأرن هذه الجملة مدسوسة عليه أيضاً ، لأنه عارف لا يقول إلا ما يلتئم والشريعة المطهرة ، كيف وهو في كثير من مواقفه في كتابه يتكلم بالحق المبين الذي لا شائبة فيه ولا غال عليه ، وإذا كان النصارى كفروا بدعواهم الحلول في اثنين أو ثلاثة ، أفلا يكون القول بالحلول في المنين أو ثلاثة ، أفلا يكون القول بالحلول في المنين أو ثلاثة ، أفلا يكون القول بالحلول في المنين أو ثلاثة ، أفلا يكون القول بالحلول في المنين أو ثلاثة ، أفلا يكون القول الحلول في المنين أو ثلاثة ، أفلا يكون القول المحلول في المنين أو ثلاثة ، أفلا يكون القول المحلول في المنين أو ثلاثة ، أفلا يكون القول المحلول في المنين أو ثلاثة ، أفلا يكون القول المحلول في المنين أو ثلاثة ، أفلا يكون القول المحلول في المنين أو ثلاثة ، أفلا يكون القول المحلول في المنين أو ثلاثة ، أفلا يكون القول المحلول في المنين أو ثلاثة ، أفلا يكون القول المحلول في المحل

هذا \_ ياسدي \_ ما يحوك في نفسي، حدثتكم به، لئلاأ خفي عليكم شيئًا من شأني • وإني \_ والله \_ لولا أهر ان بها بقاء نسبتي إلى الطريق، ولولاهما لم يعد لي فيه أدنى ارتباط إلا من حيث الذكر المأمور به في كتاب الله تعالى ، لأن هذه المكفر الته لا يسكت عنها .

الأمر الأول: ما رأيته في كتاب «الإحياء» و كتاب عوارف المعارف» و والرسالة القشيرية» و كلمات ساداتنا النقشبندية والرفاعية ، وكلام سيدي الشيخ عبد القادر الكيلائي، وسيدي الشيخ أحمد الرفاعي وأمثالها و كتب الشعراني، كل هؤلاء أنوا بالكثير الطيب الذي بسه بعث الله تعالى سيدنا محمداً على ، فهم قد أظهروا التصوف بثوب شرعي عيل ، لا يعترض عليه إلا كل أحمق ناقص العقل ، قاصر النظر ، قليل الفهم للدبن على حقيقته .

الأمر الثاني : محبتي إياكم ، فوجهكم الكويم الذي يميتني

ويحييني ؟ به تعلقي بالطويق ونسبتي إليه ، ووالله إني لم أهو في الناس مثلكم بعد الجناب الأعظم وصحابته المبامين الغر ، رضي الله تعالى عنهم وصلى الله تعالى على سيدهم ، ومها كان في مصر شيوخ ، فأين هم منكم ? ماء ولا كصداء ، وموعى ولا كالسعدان (١٠). وأين النجوم من الشمس المشرقة ? إني معترف بأني ذو تقصير في العمل ، بل أكاد أكون خلياً منه ، ولكني بنعمة الله ، ثم بنظركم الشريف قائم على حماية العقيدة التي هي أساس الفلاح ، ولا يكنني بجال من الأحوال ، أن أسوغ ما ينقضها ولو من وجه بعيد ، .

انهى كلامه – رحمه الله تعالى – ، وقد ختم رسالته بعدالتحيات بعصيدة يشكو فيها إلى الله همه وغربته، ويتوسل بالنبي عليه م سننشرها، إن شاء الله في مكان آخر من الكتاب ، وكان تاريخ هذه الرسالة الكريمة يوم الجمعة لست بقين من صفر سنة ١٣٥٨ ه.

# المجاهَدَاتَ وَالْحَيِكَ ابْدَاتِ

<sup>(</sup>١) صداء: بثر لم يكن عندم ماء أعذب منها. السعدان: نبت وهو من أفضل مرعى الإبل. وفي مجسع الأمثال السعدان: أخثر العشب لبنآ، وإذا خثر لبن الراعية، كان أفضل ما يكون وأطيب وأدسم ويضرب مثلاً للشيء يغضل على أقرانه وأشكاله.

لمنوط يتزكمة النفس ، قال تعالى : ﴿ قُدُّ أَفْلُمُ مِنْ زَكَاهَا ، وقد خَابُ من دساها )(١). و إلى هذا أشار الشيخ إلهاء الدين النقشبندي - رحمه الله تعالى \_ بقوله : ﴿ لا يتمكن من الوصول إلى حب أهـل الله إلا من خراج عن نفسه . . إ ه ، (٢) . و فصَّل سبب ذلك الإمام السرهندي الرباني \_ رحمه الله تعالى \_ ، فقال : ﴿ اعْلَمُ أَنْ أَصَلَ كُلُّ بِلاء ، إِنَّمَا يكون من الابتلاء بالنفس ، ومن تخلص الإنسان منها ، تخلص من الابتلاء عا سواه تعالى ، فإن كان يعبد الأصنام فإنما يعبد نفســه في الحَقِيقة : ( أَرَأَيتِ الَّذِي اتَخَذَ إِلَهُ هُواهُ ﴿ إِنَّ الْحَلَّ نَفُسُكُ وَتَعَالَ . وَكَمَا أن الحروجين النفسل والمرورعنها فرضًا كذلك الدخول إليهاوالغوص فيها لازم ، فإن الوجدان إنما يكون فلما ولا يكون في الحارج عنها ، السير الآفاقي بعد في بعد ، والسير الأنفلسي قرب في قرب ، فإن كان هناك شهود ففي النفس، أو معرفة فك لك ، أو حيرة فكذلك، وليس في خارج النفس موضع قدم ، فخالي الذَّهن أيفهم الحلول والاتحــاد من هنا ، ويقع في ورطة الضلال إذ الحلول والاتحاد كفر»<sup>(٤)</sup> .

وقال رضي الله تعالى عنه أيضاً ﴿ لا يقبلون هناك إلا سلامــة القلب ، وخلاص الروح ، ونحن هنا دائماً في تحصيل أسباب ابتلائها ،

<sup>(</sup>١) الشمس: ١٠٠

<sup>(</sup>٢) الأنوار القدسية •

<sup>(</sup>٣) الفرقان : ٤٣ .

<sup>(</sup>٤) الأنوار القدسية -

هيهات هيمات: (وماظلمهم الله ، ولكن كانوا أنفسهم يظلمون) (١٠. إهه(٣). وقدبين سيدي ــ رحمه الله تعالى ــ ضرورة تزكية النفس بقوله: « تَوْ كَيْهُ النَّفْسُ وَاجِيةً عَلَى كُلُّ مَكَافُ ، وإنَّ الفلاح منوطَّ هِذَهُ التزكية ، فتطهير النفوس من العيوب الاختيارية الظاهرة والباطنة فرض، وجهادها حتم، حتى يسلس قيادها، ويلين جماحها، وتستقيم على أمر الله سبحانه وتعالى . وطريق التزكية هو الأخذ بالأوامر ، واجتناب المناهى، طبق مانطق به الكتاب الكريم، ومادلت عليه السنة الشريفة، ولا بد من اجتباز عقبات ، وذوق مر ارات ، واحتمال ميكاندات، لأن جهاد النفس أشد جهاد ، فهي كلما ظن صاحبها بها خيراً ، إذا بها تنفلت انفلاتًا ، وتشردشرودًا، يتبين منها أنهاماتزال في الطريق، وأنهالماتصل إلى الغاية بعد ً. فالحذر الحـذر ، والانتباه الانتباه ، والاتهام لها حتى تزكو ، شأن العارفين بدخائلها والمشرفين على دفائنهــا ، بأعين نقادة بصيرة . ولا بد من علم لمجاهد نفسه بطريق التزكية ، وقد كشف عنها علماء التربية النفسيةالعارفون بالله ، وأجمع كتاب في هذا العلم هو كتاب « إحياء علوم الدين ، الإمام الغز"الي حجة الاسلام \_ رحمه الله تعالى \_ ، إن المرء إذا قرأه مطبقاً لما رسم فيه ـــ إلا مواضع قليلة استثناها العلماء منه ـ كان مفلحاً ، وكان سالكاً سبيل التصفية المفضة إلى أفضل النتائج . . إ ه ، (٣) .

<sup>(</sup>١) النمل : ٣٣.

<sup>(</sup>٢) الأنوار القدسية .

<sup>(</sup>٣) من الرسائل المحفوظة .

# ثانيًا - الشيخ المرشيدُ

وهو الدعامة الثانية التي يقوم عليها صرح التصوف (١) ، ولا بد لكل من أراد سلوك الطريق من شيخ بدله عليه ويرشده إليه ، يضع له العلامات وينبهه إلى المزالق والمخاطر ، يبيزله الدسم ويبعده عن السم، يستمع إلى أقواله ويتلقى من أحواله .

قال سيدي - رحمه الله تعالى - بيتن أهمية الشيخ المرشد:

« ومن حيث إن الانسان جاهل إلا من علمه الله تعالى ، كان الشيخ المرشد العارف بالله تعالى ، والبصار بطريق الوصول إليه ، أصلا في الطريق لا يهمل ، ولا يتغاضى عنه حكدليل مرافق ، ورفيق موافق ، والله سبحانه وتعالى هو الهادي إلى سواء السبيل. وليس للشيخ إلا الدلالة بالقول والفعل ، وبالحال الصالحة التي تسري بالتوجه السليم من روحه إلى روح المريد السالك في الطريق ، والا محوان لسريان الحال ، فإنا نوى الحاسة والخزن والفوح ، نوى كل هذه وأمنالها ، تسري من نفس إلى نفس ومن قلب إلى قلب . . إه ه (٢) .

وقال أيضاً :

و وليست الطريقة إلا العمل بالاسلام على قدم الجـــد والصبر، وأركانها هي : الذكر ، والبعد عن الناس قدر الإمكان ، والصمت إلا

+ 174-

<sup>(</sup>١) بينا أن الدعامة الأولى هي الذكر

<sup>(</sup>٢) من الرسائل المحفوظة .

عن خير ، وعدم الإمعان في الشبع ، وقيام شيء من الليل ، وصحبة الشيخ المرشد الكامل ، جسداً وروحاً ، وإن افترقت الأبدان فالصحبة الروحة قائمة . . إ ه ينا .

و كتب ــ رحمـه الله تعالى ــ إلى بعض تلاميذه ، يبين علاقتـه الروحية به رغم بعده عنه :

« الأرواح مجاضر بعضا بعضاً ، وتتجاذب على القرب والبعد جميعاً ، بل قد يكون البعد أمتع ، وعن الانحراف أمنع ، فإن الشوق حارس الأفئدة من التحول ، وباعثها على التعلق ، فيكون التآخي في الله قوياً سوياً ومجيداً ومديداً معاً. . إ ه "(٢).

وفي بيان فوائد صحبة المرشد الكامل ، قال رحمه الله تعالى : « صحبة المرشد الكامل – وهو أندر من الكبريت الأحمر في هذا الزمان – مصححة للتصورات و الأعمال ، ومطهرة للقلب من الرعونات والأوضار ، وملحقة للقاصر بالكامل ، حتى يدرج في دائرة الولاية . . إه» .

#### ضرورة صحبة المرشد .

وفي نصيحه إلى الشباب ، ببن ضرورة صحبة الموشد ، فقال : « السيربدون موشد عالم ، قد لايفضي إلى الغاية المرجوة ، فلا بد لكم منه ، وكما لا يكون المرء طبيباً بمطالعة الكتب فقط ، دون أن يدخل دور الطب الرسمية ، ثم بعد النجاح في الامتحاث ، يعمل في المشافي

<sup>(</sup>١) من الرسائل المحفوظة .

<sup>(</sup>٢) من الرسائل المحفوظة .

تحت نظر الأطباء ؛ كما لا يكون الطبيب طبيباً إلا بهذا ، لا يكون السير إلى الله تعالى مضمون النتائج ؛ إلا بصحبة عالم تقي نقي ورع ، قد تربى بصحبة غيره . وغيره بغيره ، ومكذا إلى أن ينتهي الأمر إلى السيد الأعظم ، حضرة سيدنا رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم . . إ ه » .

#### تعريف المرشد الكامل .

وفي تعريف المرشد الكامل قال + رحمه الله - :

والمرشدال كامل ، هو العالم العامل ، ذو الحال الصالحة القوية ، التي إذا توجه بها إلى مريده ، نقله من لحال إلى حال ، ورقى به من مقام ، إلى مقام ، مع الاستعانة بالصبر والصلاة والذكر والفكر ، والمجاهدة والمكابدة . . إ ه ،

#### شروط المرشـــد .

ا - الاجازة بالارشاد : بين - رحمه الله - هذا الشرط في قوله : وهذا المرشد ، شرطه أن يكون تربى على يد موشد مثله ، حتى نضج علماً وحالاً وكالاً وقوة إفاضة ، فأجازه بالإرشاد ، وهكذا حتى تتصل الطريق بإجازة شيخ عن شيخ إلى حضرة سيدنا رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم ، ولا بد لهذا المرشد ، من أن يكون قد اجتاز العقبات ، وتخلص من العيوب عياً فعيباً ، وارتقى مقاماً فقاماً ، احتى قعد مقعد الكمال ، فهو بصير بما بعتري السالك وله من قدوة توجهه القلبي ما يدرأ به عنه الأخطار إن شاء الله تبارك وتعالى . من ظفر بهذا المرشد ، فليشد يده عليه ، وليكن له سامعاً مطبعاً ، فإنه خانه ،



الطبيب النفسي الذي تجب الرحلة إليه ، والجلوس بين يديه(١) . .

٣ - العلم الواسع والعمل بالعلم : وفي رسالة أخرى ، تحدث – رحمه الله – أيضاً عن شروط الشيخ الموشد مؤكداً على هذا الشرط فقال : « وللشيخ المرشد الكامل في الطريقة شروط كثيرة ، أهمها ؛ أن يكون عالمًا واسع العلم ؛ لئلا يميل في السير إلى غير الاستقامة ، فيميل المريد بميله ، فيكون ضالاً مضلاً ، ومن كان كذلك ، فهو بعيد عن ألإرشاد كل البعد . والعلم الديني يعم علم العقائد ، وعلم الأحكام في العبادات والمعاملات ، وعلم أحوالالقلب وأمراضه العنوية ، والسبيل إلى تخليصه منها بمعالجته بالإفاضة الروحية الصحيحةوالتوجه القلميالقوي. ويشترط مــع علمه الجم الغزير ، أن يكون عاملًا به ، فإن القدوة بالعامل أكثر منها بالعالم عند الجماهير ، وعند المبتدئين من المريدين أيضًا ، وليكن عمله متجلياً طبق الشريعة ، فلا يأذن للحال التي تغشاه ومريديه بأن تتأمر عليه وعليهم إن كانت مخالفة لقواعد الشريعـــة ، أو لركائز الأعمال . ويشترط فيه أن يكون تربى على يد موشد كامل ، قد تربي على يد موشد كامل ، وهكذا إلى حضرة سيدنا مجمد وسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم تسليماً ، وهو كما نوقن ، سيــد المرسلين ، وخاتم النبيين ، ومرشد المرشدين ، ويشترط مع هذه التوبية ، أن يكون مأذوناً له بالإرشاد ، ومجازاً إجازة صحيحة من شيخه الذي رباه ، حتى تكمل على يده . . إ ه ع (٢) .

<sup>(</sup>١) من الرسائل المحفوظة .

<sup>(</sup>٢) من الرسائل المحفوظة .

س \_ الترفع عن مال المويد : ولااد في مكان آخر ، فقال \_ رحمه الله تعالى \_ : « ويتأكد عليه الترفع عن مال المويد ، فإن أكل الدنيا بالدين حوام ؛ إلا إذا كان إهداء عن طيب نفس ، وخلوص نية ، وبعد عن الاغتراد . . إ ه ، (۱) .

ع – المرشد ليس معصوماً: وامع كل هذا ، فالمرشد ليس معصوماً: الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، ومن هنا تكون صحبة الشيخ المرشد اشاقة ، وقد بين – رحمه الله تعالى – هذا المعنى فقال:

و وإن صحة الشيخ الموشد ، قد تكون شاقية لمن لم يوزق الاستسلام له ، وقد قص الله تعالى علينا من نبأ موسى والخضر على نبينا وعليها الصلاة والسلام ، ما فيه إشارة إلى هذا . وليكن على بال المريد أن المرشد ليس نبياً معصوماً ، فقد يجراي عليه ما يجري على غيره من القضاء والقدر ، لكنه سريع الأوبة ، وشيك التوبة ، وإنها لتغسل الحويية .

وقد وقد ع بعض الشيوخ فيما صوراته لخالفة ، وكان ذلك امتحاناً منه لمريديه ، فتغير عضهم وثبت غيره ، افقال للذي ثبت : لم لم تتغير كا تغير أصحابك فقال : ما صحبتك على أنك معصوم، ولكن صحبتك على أنك أعرف بطريق الله منى . . إله له (٢) .

<sup>(</sup>١) من الرسائل المحفوظة .

<sup>(</sup>٢) من الرسائل المحفوظة .

ولعل مولانا خالداً – رحمه الله تعالى – قصد إلى هـذا المعنى بقوله : « و كامجب التحوز عن إنكار الأولياء، يجب التحوز عن الغلو في الاعتقاد بهم ، مجيث يؤدي إلى خلل في فرض العقيدة ، وهذا كثير من المفرطين في حسن الظن بالأولياء، والشيطان ذو مكر ومكيدة ، وإذا أراد الله بأحد أن يأخذ حظامن فيض شيخ ، يظهر عليه كمال ذلك الشيخ فوق ما هر فه . . إ ه ه (١) .

• - الاخلاص: ولقد لحص السيد الكبير الشيخ أحمد الرفاعي - رحمــه الله تعالى - أهم صفات الشيخ المرشد بقوله: « كم طيّرت طقطقة النعال حول الرجال من رأس! وكم أذهبت من دين! والرجل من جمع الناس على الله لاعلى نفسه، وجذبهم إلى الله لا إلى نفسه، وبقي قلبه عنهم بمعزل، وهو ذاك الفارس البطل. إله هه(٢).

## الموشد الكامل نادر في هذا الزمن

ويرى سيدي - رحمه الله - أن المرشد الكامل الذي تتوافر فيه هذه الشروط ، قد ندر في هذا الزمان ، حتى إنه كما قال - رحمه الله تعالى - : لأندر من الكبريت الأحمر . وفي هذه الحالة ينصح بتلقي الذكر عن شيخ سماه رحمه الله (شيخ بركة). قال رحمه الله تعالى: و المرشد : إما أن يكون كاملا ، ذا مدد روحي عظيم، ومعرفة قلبية بمراحل الطريقة ، وهذا من شرطه : العلم الواسم ، والتحقيق

<sup>(</sup>١) الأنوارالقدسية .

<sup>(</sup>٢) البوارق .

العميق ، والمعرفة الغزيرة ، كشيخنا الشيخ محمد أبي النصر النقشبندي قدس سره . وإما أن يكون شيخ بركة ، يلقن الذكر كما تلقنه من ، شيخه ، وهذا يصار إليه حتى الظفر بالمرشد الكامل ؛ لكن من شرطه أيضاً ، أن يكون على علم واطلاع ، حتى لايضل مريده ، فينعكس المشروع ، وينقلب الموضوع . أما الأمي الجاهل ، فلا يسوغ له مطلقاً دعرى الشيخوخة في الطريق ، لأن ما يفسده أكثر بكثير مما يصلحه . . إه م (١) .

الصلاة على النبي تقوم مقام المرشد عند فقده .

وينصح أيضًا عند فقد المرشد ، فبقول:

و وخير ما محسن في هذا الزمان إن ليكن ظفر بالمرشدالكامل، هو الإكثار من الصلاة والسلام على سدنا رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله؛ ثم هبة الثواب له وللؤمنين عمرماً إن هذه الصلاة ذكر لله سبحانه صحيح، مقبول، تعيد على صاحبها بوكات الرسول عليه ؛ فإنه عليه وآله الصلاة والسلام ما زال مربياً لمن محيه من أمته حباً صادقاً امتثالياً، وتركته للمؤمنين مستمرة إلى ما شاء الله ، إلى نهاية هذه الدنيا ، فإنه الكامل المكمل، وإن الأصفياء محسون أثار هذه التربية تمام الإحساس، وقد ذكر علماء التصفية : أن الصلاة عليه صلى الله تعالى عليه وآله وسلم موصلة إلى الله تعالى عند فقد المرشد الكامل . . إه ه (٢) .

وبين ــ رحمه الله تعالى ــ لأحد قلام ذه وهو ينصحه آثارالإ كثار

<sup>(</sup>١) من الرسائل المحفوظة .

<sup>(</sup>٢) من الرسائل المحفوظة .

من العالمة عليه صلى الله عليه وآله وسلم ، فقال : « إنها برد وسلام على القلب ، وإنها لتقود إلى محاسن الأخلاق، ومكارم الشيم ، وتعود بأجل البركات . ولتكن بأعداد كثيرة ، وليتخذها مثلك ورداً إلى ورده، ومراحاً إلى مراحه ، وأهاد الثواب إلى حضرة المصلى عليه ، صلوات الله تعالى وتسلماته عليه وعلى آله . . إه ، (١) .

## الكيكرامات

عرف الجرجاني في « التعريفات » الكوامة ، فقال : « هي ظهور أمر خارق للعادة من قبل شخص غير مقارن لدعوى النبوة ، فما لا يكون مقروناً بالايمان والعمل الصالح يكون استدراجاً ،ومايكون مقروناً بدعوى النبوة يكون معجزة . . إ ه "۲" .

ولقد ظهر لنا في مجت شروط الموشد، أن ظهور خوارق العادات على يديه ليس شرطاً من شروط الإرشاد، وإنما الشمسرط الأساسي تمدكه بالكتاب والسنة : عاماً ، وعملًا. قال السيد أحمد الرفاعي سرحمه الله تعالى س : « وأشرف الكرامات مازادك انسلاخاً من أنانيتك ، وحجبك عن رؤية نفسك ، وأجل النعم ، ما قطعك عنك ، ودلك على ربك . . إ ه ه (٣) .

<sup>(</sup>١) من الرسائل المحفوظة .

<sup>(</sup>٢) التعريفات .

<sup>(</sup>٣) بوارق الحقائق.

ومن كلمات القرم المشهورة بينهم : «الاستقامة عين الكرامة» والكلمة السائدة عند أهل السير إلى الله تعالى : « لو رأيتم وجلاً عطي من الكرامة حتى تربع في الهواء ، فلا تغتروا به حتى تنظروا كيف وقوفه عند حدود الله عز وجل . . إله » وأعظم علامات الولاية ، الاستقامة على أمر الله سبحانه وتعالى ، والولي إذا خلق الله تعالى على يديه بعض خوارق العادات بدون ميل منه ولا قصد ، لا يفرح بها ولا ينظر إليها ، وإغا فرحه يكون بالمكرم لا بالكرامة .

وما أجمل قول الشيخ الرواس لم رحمه الله تعالى \_ في هـذا المرضوع: « ولزم عدم الالتفات إليها ؟ لكيلا يشتغل العبد بالكرامة عن المكوم ، وإن تحولت النسبة فقيل كرامة فلان ، وقبلها الرجل الذي تنسب إليه ، فقد أطعم نفسه السم القاتل ، ونادى عليه بالحرمان، وعلى هذا فعدم الالتفات للكرامة أولى هذا مع إعظام شأن الكرامة وشكر الله تعالى عليها شكراً عظيماً ؟ على أنها من عظائم النعم ومن أجل الاختصاص ، والله سبحانه وتعالى يختص برحمته من يشاء والله ذو المفضل العظيم . . إه ه (١) .

ولهذا كان سيدي - رحمه الله - يستو كراماتـــه لأن نظره الشريف ، كان مقصوراً على المكرم ، وليس للكرامة فيه نصيب ، ولأنه كان يعلم أن أعظم تكريم من الله به عليه ؛ هو توفيقه له إلى الاستقامة الكاملة على نهجه وشرعه ، وسنة نبيه صلى الله عليه وآلهوسلم،

<sup>(</sup>١) بوارق الحقائق.

استقامة أجمع عليها أعداؤه فضلاً عن أحبابه وتلاميذه ، ولقد مكن الله تعالى له في القلوب تمكيناً لم يحترج معه إلى إظهار خوارق العادات ، كما يفعله بعض الشيوخ لتقوية اعتقاد المريدين بهم . ورغم شدة تستره ، فإن بعض كراماته ظهرت ، وفاحت وانتشرت انتشار الطيب من حامله . وأعظمها انتشاراً ، هذه التي عرفها القاصي والداني والقريب والبعيد ، وأعني بها شفاء الله تعالى للأمراض ببركة دعائه ، أو ببركة الحب التي كان يكتبها بيده الشريفة ، وإن في حماة لكثيراً من الذين ينعمون بالصحة والعافية من الله تعالى ؛ ببركة حجاب مجملونه كتبته اليد ينعمون بالصحة والعافية من الله تعالى ؛ ببركة حجاب مجملونه كتبته اليد وصل إلى أقاصي أوربا، فلم مجلة الله الكبير .

## الطريق

وبعد هذه الجولة في معية سيدي رحمة الله تعالى عليه ، في رحاب التصوف ، وفي بيان حقائقه ودخائله ، أعود معه ـــ رحم، الله ـــ ليحدثنا عن الطريق الذي سلكه ، وشيخه وموشده الذي سلك على يــــديه . ولنستمع إليه رحمه الله تعالى ــ يقول :

 ه إني منتسب إلى السادة الصوفية ، على أصول الطريقةالنقشبندية العلية ، التي تلقنتها من أستاذي العارف بالله تعالى ، سيدي الشيخ محمد أبي النصر الحمي ، المرشد الشهير والعالم الكبير ، الذي كان يعلن براءته

من كل من مخالف السنة الشريفة ، وإلى سائل بمن يتلقنها مني على صراط الشريعة الاسلامية ، فلا أسمح ببدعة تلمثل عليهم ؛ لا في الاعتقاد ولا في العمل، وليست الطريقة إلاالعمل بالاسلام على قدم الجد والصبر. . إه»(١) وقال \_ رحمه الله تعالى \_ أيضاً في جواب سائل : ﴿ المُوسُدُ الْكَامِلُ فِي هذا الزمان قد ندر ، حتى إنه لأندر من الكبريت الأحمر ، وقــــد أظفرني الله به – والحمد لله تعالى – فتلقب عنه، وهو سيدي الشيخ محمد أبو النصر النقشبندي الحمي .. رحمه الله تعالى ، وقد كان قبل وفاته يتردد إلى مدينة حلب التربية مريديه ، ولا إيزال أتباعه إلى الآن متوافرين فيا ، يرأسهم ولده سيدي الشيخ عبد الباسط ، ويقيمون الحتم الشريف عقب صلاة الجمعة في جامع العثانية قرب باب النصر ، فاجتمع بهوتلق عله . وطويقتنا النقشبندية ، خالبة من البدام السيئة ؛ وأهلها يذكرون الله بقلوبهم ، وليس هناك حركات ، إلا على تغليهم الحال ، فيضطربون مَن قوة الواردات على قلوبهم ، وهده الواردات لها حلاوتها وطلاوتها ، يَقْيضُهَا اللهُ عَنْ وَجُلُّ عَلَى قَلُوبِ الذَّا كُولِينَ لَهُ سَيَّحَانُهُ . . ، (٢) .

وفي رسالة من رسائله التي أرسلها من مصر إلى شيخه وموشده ، قال \_ رحمه الله تعالى \_ :

ما أنفس الطريقة العلية ، وما أعز جوهرها ، وأعلا قدرها ، وأنف هو إنني عاشق لها و لأهليها ، ويريد الشياطيل أن يغتالوني عنها ، والله هو المستعان عليهم ، ومما يزيدني تعلقاً بالطرايق ، عظم الحب لكم ، وشدة

<sup>(</sup>١) من الرسائل المكتوبة .

<sup>(</sup>٢) من الرسائل المكتوبة .

التعلق بكم ، فأنتم في سويداء الفؤاد ، وحبة القلب ، وعسى أن ينفعني الله تعالى بهذا الوجد ، وهـذا التعلق ؛ فيطهُّر سري وضيري ، بتوجه قلبكم الطاهر ، وسمركم العامر ، ونفسكم العاطو . . إ هه(١)

هذا التعلق العظيم لسيدي ــ رحمه الله تعالى ــ بالطريقة ، وشيخ الطريقة ــ رحمه الله تعالى ــ لايستطيع أن يعبر عنه أحد سوى سيدي ــ رحمه الله تعالى ــ ، ومن يطالــع رسائل مصر (٢) ، يوقن أنه لايوجد في عصرنا هذا حب، يوازي هذا الحب: رفعة وسموأوطهراً. وبماكتبه في إحدى رسائله : « تذكرني الحال التي أنا عليها بقول مجنون ليلي : أراني إذا صليت ُ يمت ُ نحوها

بوجهی ، ولوکان المصلتی وراثبا وفرط الهوى،أعيا الطبيب المداويا

وما أحراني أن أنسج على منواله ، فأنشد ، وأقول :

وللقلب في ذاك الجناب و' لرُوعُ وقلب بهيشكو الجئوكي ويذيع له كبد حرتى بكم وضاوع ُ

وفي مكان آخر قال ــ رحمه الله تعالى ــ :

إلى ربعكم ياسىدى تتشوق ونار ُ الهوى في صادق الحــ تحوق و وهلمنرضيُّ أم هللديكمترفق ُ

سرينا إليكم في الدجي وقلوننا وإن الذي يهوي لفي الشوق دائمًا ﴿ ألالبتشعري كنفحظي منكم

وما بي إشراك ، ولكن حبَّهــا

أصلىفتسري الروح نحوحما كشمرو

أياسادتي إن المشوق ــوحقــٰكم ــ

وكيف بصب أن يطيق تصبراً

<sup>(</sup>١) من رسائل مصر .

<sup>(</sup>٢) أرجو من الله تعالى أن يوفقني لنشرها في كتاب مستقل.

فوالله إني من جفاكم لأفـر قُ عِمَالُ اللَّهُ مَى في حيكم تتدفقُ واللشمس في وسط السماء تألق ً من الشكاا أن رأى النوريشرق وألهدامه في هوة الســـوء تزلق ولايشهد الزهو الذي هو مونق ً لعداك لا بنصاع من هـو يعشق وإلن هو إلا باطل وملفَّق ُ جراى في دمي والقلب فيكم معلق ً

وهل ليأن أحظى بنل و صالكم وحاشاكم أنتطردونيوعندكم أمولاى أنت الشمس يسطع نورها بكم هُدى الحيوانُ وانزاح غيبهب م وإن كان لم يبصرك من هو أكمه فشمس الضحى قدلا براها أخو العمى أيا عادلاً في حبهم وهو جاهـل وعذل عذولي لا أريـد سماعه أحياي أنستم في فؤادي وحبكم

وفي رسالة ألحرى قدم قصيدته ، فقال \_ رحمه الله تعالى \_ :

« وقد تطفلت على مقامكم العالي الكويم بهذه الأبيات، فإن قبالتموها ففضل منهم ، وإن كان غير الحالك فلا ريبة - والله - في

> لقد عظم الشوق المار "ح بعدما ألا إن لي في حمص قلباً معدناً حالنڪمو يا أهل ودي فإنني بكم هام قلبيوانتني اللوم واجعأ يؤرقني في الليل وجدي وفي الحشا

و كنف مقام الصّب معدفر اقحم

أنه عدل:

ولميرو اإلى أرضها الصب معرم تراءي لنفسي منه صاب وعلقم ً فهل لي بها قلب يرق ُ ويرحمُ ضعيف وأشواقي تزييد وتعظم ولاحي الذي يهوى أذل وأظلم لهب و كيف النوم والنارتضرم وكنف ساوا عنكم وتلوم

وواديك يجري بالندي وهومفعم وإنك من قطعي أجــل وأكرم ُ ففي حلبـة الإرشاد أنت مقدًّمُ وراثة من عند الإله معظمً وظنى أني عطفكم لست أحــرمُ

أيا سدى لى فسك أعظم حاجة وأنت قديماً محسن ومؤمل أرجيك للداء الدوي بأضلعى وأنت طبيب للقاوب وحسبكم وإني لراج عطفة من جنابكم

وعلى ضفاف النبل ،قال ــ رحمه الله ــ:

«خُرِجِت لَّمَاةُ إِلَى النَّـلُ بِعِدْأَنَ طَالَعَتْ دَرُوسِي،وَكَانَ القَمْرِيدُرَّأَ فتجلي لي جمال الكون ، وأنست بمشهده ، وكانت ذكراكم تتردد في أعماق قلبي وقوارة نفسي ، فابتدأت بنظم أبيات ، أحببت أن أعرضها عليكم ، وهي ثمرة النعلق العظيم بجنابكم ، وهي :

من غرام محــرق وقـــّاد قد ألـم الوجـد المبرح في القـــــــلب وتاقت روحي لأهل ودادي وتهافت مدنَّفاً من هواهم والهوى قــديذيب قلب الجماد زاد وجدي في يقظني ورفادي إن تراءوا للروح في النوم أصبحــــت وأنسى وفرحتي في ازدياد عظمت منهم لدي الأبادي فهم منيتي وأقصى مــرادي قلتبته نار الجوى والبعساد أو وصلتم ففي الجوانح شادي أنا للكوع من ماهك صادى

آه نما تلقی سویــــدا فؤادی أوأتاني منهم لطيف خطاب ذاك شأني شغلي بهم مستمر يا أهـل الوفا تحـــة قلب إن هجرتم ففي حناياه باك 

والحكم فتت من أكباد بإلمام الهدى وداعى الرشاد شلخ أهل الصلاح والعبّاد قبلد ملكتم أعنتي وقيادي إن حُسك ما له من نفاد له أجل الاعياد ) كمفأنسي ومهجتي فياتقاد والإتباطي كم وحسن اعتقادي عامرات بالذكر والإنشاد في الحياة الدنيا ويوم التنادي زبن جمع الأبدال والأوتاد وْبِهَا ۚ وَرَفْعَةً فِي العمـــادِ ولساني ولو على الترداد فيه أحظى به بعيد انفرادي للنهي الكويم أشرف هادي

كرتو كت العشاق ذه الأحماري فبك ترعى القلوب مؤتنسات ياسليم الجنان وابن سليم أنا\_ والله \_في اشتباق إلىكم بالمامي وياحيا تيوروجي ( إ ن يوماً أرى محاك فيه أتراني أنساك بانور عني أما ماحُلت عن ولوعي فيكم لت شعري متى تعود اللمالي في حمى سدي الجل وولتي الإمام السامى الجناب المعلس لو تراه تری سناً وسناه " إن ذكري إياه محلو لقلي أسال الله أب أيقرب نوماً وصلاة الإله تنهدي دوامياً

ويستبد بقلبه الحب والشوق فيحتب قائلًا:

ر أي سدي أي عمارة تطاوعني على أن أملاها بما احس به في من إخلاص كله ، والوفاء كله ، والحداث كله ، والحداث كله ، والله إنكم لأشهى إلى قلبي من الماء البارد على الظما ، وأحب إلى نفسي من إخوتي وأولادهم ؛ بل ومن أبي وأمي،

بل نفسي لك فداء يا روح الروح، ويا قلب القلب ، ويا شيخي الاوحد، ومرشدي الفرد ، وقائدي إلى منازل أهل القرب . . إ هه(١).

فمن هو هذا الشيخ العظيم أبو النصر ، الذي احتل هذه المكانة في قلب سيدي – رحمه الله تعالى –? ولولم يكن شيخًاعظيمًا ومرشداً كبيرًا، لما احتل هذه المكانة العالية عند سيدي – رحمه الله تعالى – ، ولا يعرف الفضل لأهله إلا ذووه ، وما رأيت أحداً أعرف بالرجال من سيدي، رحمه الله تعالى .

وما هي الطويقة النقشبندية التي وصلت سيدي بموشده الكبير ? ومن هم رجالها وأعلامها ? وكيف يكون السلوك بهــــا ، والتشرف بالانتساب إليها ؟

### الظريقة إلنقش بندية

الطريقة ، كما في التعريفات ، « السيرة المختصة بالسالكين إلى الله تعالى ، من قطع المنازل ، والترقي في المقامات . . إ هـ،(٢) .

وسميت ( نقشبندية )(٣) نسبة إلى الشيخ محمد بهاء الدين نقشبند ،

من رسائل مصر .

<sup>(</sup>٢) التعريفات الجرجانية .

<sup>(</sup>٣) النقش: صورة الطابع إذا طبع على شع ونحوه، وبند: ربطه وبقاؤه من غير بحوه. . إه من الأنوار القدسية، فالكلمة تشير إلى تأثـــير الذكر في القلب وانطباعه بــه .

قدس سره ، وهو من أعظم شيوخ هذه الطويقة، ولد في شهر المحرم سنة (٧٧٧ هـ) في قصر العارفان - قرية مل أقرى بخارى على فرسخ منها -وعرافت الطريقة به إلأنه قصر الذكر فيها على الذكر الحفي القلبي ، وقد كانوا قبله يجتمعون الذكر جهراً ، وإذا الفردوا ذكروا خفية ، فلما تلقى \_ رحمه الله تعالى \_ هذه الطريقة أقلص على الذكر الحفي أخذاً العزيمة . ونوفي ــ راحمه الله ــ سنة (١٩١١هـ) ، وكانت تنسب قبله إلى الشيخ عبد الحالق العُبعدواني قدس سرة ، والذلك سميت با لعجدوانية ، وسلمت أيضًا بعد ذلك بالفاروقية والمجدلية ، انسبة إلى الشياخ العظيم والمرشد الكبير بجدد الألف الثاني، السيد أحمد الفاروقي السرهندي قدس مره ، وعرفت في بلاد الشام أيضاً بالخالدية لم نسبـــة إلى مولانا خالد القشبندي دفين دمثاق ، وهو الذي نشرها في هذه البلاد ، بعد أن رحل إلى بلاد الهند لتلقيها من الشيخ الأجل عبد الله الدهاوي - وحميه الله تعالى . . وتسمى هذه الطريقة (طريقة العاماء) لأن الشرط الأساسي في أشوخها أن يكونوامنالعلماء الأعلام، الذين جمعوا بين العلموالذكو، وكان توجيهم لمريديهم ونلامدهم ، لا يقتصر على الذكر والطريق ومواحله وآدابه لم بل كانوا بوجهونهم إلى الدواسات العلمية للكتاب والسنة والفقه ، ولقد مو معنا أن مولانا إخالداً ــ رحمه الله تعالى ــ، كان يوصى اتباعه بقوله:

« واعلموا أن أحبكم إلي" ، أقلكم أتباعاً وعلاقة بأهلالدنيا ، وأخفكم مؤونة ، واشغلكم بالفقه والجديث . . إ ه ،

ونظراً لعنالة شيوخ هذه الطريقة بالعلوم الشرعيسة والتزامهم

بأحكام الشرع ، خلت عن البدع والدخائل التي دخلت إلى النصوف . والشرع عندهم فوق الأحوال والواردات والمواجيد ، قال الإمام الرباني — رحمه الله تعالى — :

د واعلم أن كل مسألة يكون فيها خلاف بين العلماء والصوفية، إذا تأملت ودققت النظر تجد الحق مع العلماء ؛ وسسر ذلك أن نظر العلماء بواسطة متابعة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، نافذ إلى كالات النبوة وعلومها ، ونظر الصوفية مقصور على كالات الولاية ومعارفها ، فتكون العلوم المأخوذة عن مشكاة النبوة أصوب قطعاً من العلوم المأخوذة عن رتبة الولاية . . إ ه يها

وتعتمد هذه الطريقة ذكر القلب ، وهو سر بين العبد وربه ، وبهذا تمتاز على بقية الطرق بأنها أدرجت البداية في النهاية . ففي بقية الطرق يأمر الشيوخ مريديهم بذكر اللسان ، ثم ينقلونهم بعد ذلك إلى ذكر القلب ، أما في هذه الطريقة ، فبدايتها ذكر القلب ، ونهايتها الحضور الدائم مع الله سبحانه وتعالى ، فهم ظاهراً مع الحلق باطناً مع الحق ، كما وصفهم الله تعالى بقوله : ( رجال لا تلهيهم تجارة ولابيع عن ذكر الله) (٢٠).

قال الشيخ نتشبند قدس الله سره العزيز:

<sup>(</sup>١) الأنوار القدسية .

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٧ من سُورة النور .

<sup>(</sup>٣) الأنوار القدسية •

السطامي: ما أعظم آبات العارف ? قال: ، أن تراه يسؤاكك ، ويشاربك ويازحك ، وقلبه معلق بالله ، ليس له هم سواه . . إ هه (١٠).

هذا وللذكر عندهم آداب بينها سيدي - رحمه الله - بما يلي : سم الله الرحمن الوحسيم

الحمد لله ، والصلاة والسلام على سيداً رسول الله ، وعلى آله وصحبه . الطريقة النقشبندية العلية ، تعتمد ذكر الله في القلب ، وموضع القلب تحت الثدي الأيسر ، مائلا إلى الوراء قليلا . ولهذا الذكر آداب هي:

٢ ــ ثم الصلاة على النبي صلى الله تعالى عليه وآله وسلم خمساً وعشرين مرة باي صيغة كانت .

وأءة الفاتحة الثيريفةمرة الم قراءة سورة الإخلاص ثلاثاً ،
 أم قراءة المعوذتين مرة مرة .

ع رابطة الموت باستحضار النزع للروح ورؤية ملك الموت وأعوانه عليهم الصلاة والسلام ، ثم التغلل والتكفين والصلاة عليه ، ثم دفنه ، ثم سؤال الملكوين الكريين عليها الصلاة والسلام في القبرعن العقيدة الايمانية ، وعن سيدنا رسول الله صلى المهتعالى عليه وآله وسلم ، يستحضر هذا كله مع الإجابة لها .

(١) الأنوار القدسية.

و - يكون الذاكر مستقبلًا القبلة ، والأحسن أن يجلس على أليته اليسرى نحوجاً الرجل اليمنى من تحت الرجل اليسرى ، بعكس تورك الشافعي في صلاته ، وذا ليكون القلب منتهضاً ، وإن أنعبته هذه الجلسة ، يجلس كيف شاء ليستريح .

٣ - الذكر الشريف يكون بإنجاض العينين، وإطباق الفم إطباقاً تاماً، ووضع البداليمني بالمستحة على القلب تحت الثدي الأيسر، وأن يقول القلب لا اللسان: (الله . الله . الله ) إلى تمام المائة، فإذا أتمها، قال بلسانه : (إلهي أنت مقصودي ورضاك مطلوبي) ثم يعود إلى الذكر على هذا الترتيب، حتى يتم خمسة آلاف مرة على الأقل ، ويزيد عليها قليلًا بلا عدد . ثم يقرأ الفاتحة الشريفة مرة، والإخلاص ثلاثاً والمعوذتين مرة مرة ، ثم يسكن قليلًا يستمنع الله فضاه وفيض نعمته وإيناسه للقلب .

ثم يهب الثواب للنبي صلى الله تعالى عليه وآله وسلم ، وللمشايخ والمريدين والمسلمين، ويدوم على الذكر القلبي في كل أحيانه إذا استطاع، وهذا الورد يستغرق نحواً من نصف ساعة زمنية تقريباً.

ومعنى كلمة (الله) أنه اسم للذات العلية المقدسة ، والله ليس كمثله شيء ، فلا يشبه الكائنات . ولا الكائنات تشبهه . (ولم يكن له كفوأ أحد) . . إهي(١) .

<sup>(</sup>١) من الرسائل المحفوظة .

ولا يأمر شيوخ هذه الطريقة مريد بهم الخلوات، والانصراف عن الأعمال، والسهر المتواصل، وترك الطعام، وإهمال شؤون الآخرين، فالحلوة عندهم في الجلوة في هذه الطريقة أصل عظيم، مبنى طريق الحواجكان (۱) عليه، وهو مأخوذ من قوله تعالى: (رجال لا تلهيم تجارة ولا بيع عن ذكر الله) ونسبتهم محبوبية، والمحبوب لا يكون إلا مستورا إذا للهج غيور، فينبغي أن تستر هذه النسبة بشغل من أشغال الدنيا. وهو (۱).

وأكثر ما يأمرون به المريد ، مجاهدة نفسه ، والحروج عن أهوائه ونزواته ، حتى يكون القلب خالياً عن الكدورات والأغيار ، مستنيراً بنور الذكر ، وكلمتهم المشهورة في ذلك : خسل نفسك وتعالى . ونسبة المريد إلى شيخه في الطريقة نسبة محبوبية ، وهذا يفسر لنا التعلق العظم لسدي – رحمه الله تعالى – بشيخه وموشده أبي النصر حمه الله تعالى – بشيخه وموشده أبي النسبة الحبوبية فيقول : « أيها الأخ ، وأس هذه الطريقة العلية ، ورئيس هذه السلمة السنية ، الصديق الأكبر الذي هو بعد النبيين أفضل البشر رضي الله عنه ، وبهذا الاعتبار قال أكابر هذه الطريق : إن نسبتنا فوق جميع النسب . . إهه (٣) ، ولا يخفى على أحد أن أبا كرالصديق رضي الله عنه ،

<sup>(</sup>١) الخواجة تنفخيم الخاء المفتوحة وترسم بالواو ولا تقرأ وإنما هي علامة النفخيم وهي فارسية ومعناها الشياح وتجمع على خواجكان.
(٢) الأنوار القدسية . (٣) المرجع نفسه .



كان على أعلى وأسمى علاقة حبية مــع رسول الله صلى الله عليهوآلهوسلم.

## أبؤالنيصت

هو مرشد العلماء العاملين ، الشيخ محمد أبو النصر خلف الجندي الحمي – رحمه الله تعالى – . ولد في مدينة حمص سنة ١٢٩٢ ه ، في بيت والده الشيخ سليم خلف – رحمه الله تعالى – ، ظهرت عليه منذ صغره عسلامات الولاية ، وأمارات العناية الربانية ، فقد كان بعيداً عن عادات الأولاد في تضييع الوقت باللهو واللعب ، محباً للعلم والتعلم والعبادة ، ولا عجب في ذلك ؛ فقد نشأ في بيت التقى والعبادة ، مشمولاً برعاية والده الشيخ سليم خلف – رحمه الله تعالى – وقد تلقى عنه علم التوحيد والفقه والتصوف ، كا قرأ فقه الشافعية على الشيخ عبد العتار الغني السعيدي ، والشيخ عبد الستار الغني السعيدي ، والشيخ عبد الشادر الشيخة .

وبعد أن تحقق الشيخ الوالد في ولده الأهلية الكاملة للإرشاد ، أجازه به وأذن له فيه ، فكان – رحمه الله تعالى – بحق موشد المرشدين ، ومربي السالكين،وشيخ العلماء العاملين ، اعترف له بذلك الحاصة والعامة ، وأقر بفضله القريب والبعيد . حتى إن كثيراً من أهل العلم والفضل في مصر كتبوا له ، يرجون دعواته ، ويطلبون تبريكاته ، ما سمعوا من أوصافه وأخلاقه من سيدي – رحمه الله تعالى – عندما كان في مصر .

كان – رحمه الله – متواضعاً و رحيماً بخلق الله تعالى ، لين القلب ، طيب النفس ، غزير الدمعة ، فمن تواضعه أنه كان يقدم الطعام لموديه بنفسه ، ويطعمهم أحياناً بيده ، ويقوم على خدمتهم ، ويأكل فضل طعامهم ، ويلعق أصابعهم . وكان يحمل العجين بنفسه إلى الفون ، ثم يعود بالحبز إلى البيت ، وكان كثير أمايت قل ببن القرى ماشياً والدواب تقاد خلفه – رحمه الله تعالى – ، ويحترم العاماء كثيراً ، ويقوب طلبة العلم الشرعي ، ويجلسهم في صدر مجلسه ، ويقول : هؤلاء عظمهم الله سبحانه فعلينا تعظيمهم .

ومن رحمته أنه ما دعاعلى أحد من أصحاب النفوس المريضة ، الذين كانوا محقدون عليه ، ويشيعون الشوائع السيئة عنه ، وما كان رحمه الله يزيد \_ إذا وصل إليه شيء من أقوال أحد منهم \_ على قوله: ادعوا له ، ادعوا له .

يتحمل إساءات الناس، وسوء أدب بعضهم بنفس راضية مطمئنة، يتفقد مريديه ويزورهم في بيوتهم، ويسافر من أجل رؤيتهم، ولقدقدم إلى حماة مرات ومرات، وصرح لسيدي حرحمه الله – في إحدى المرات أنه قدم من أجل رؤيته .

ومع ذلك ، فإن البعد ما كان بحجبه عن أتباعه وأحبابه ، فهو دامًا بروحه القوية معهم ، وكان كثيراً مايقول : « البعدوالقرب عندنا واحد » ولقد حدث سيدي – رحمه الله لعالى – أنه عندما كان في مصر كان تنتابه نوبات من الضيق النفسي الشديد ، فيكتب إليه – رحمه الله تعلى – ، فما يضي وقت وصول الرسالة ، حتى يكشف الله ضيقه ،

ويعود إلى هدوئه وانشراح نفسه ، ولنستمع إلى سيدي ـ رحمه الله تعالى في مقالة له في «مجلة حضارة الاسلام»: « وائن كان مني نفع للأمة، فهو في صحيفة شيخي مسجل ، إذ قد انتابتني نائبة روحية أيام دراستي في مصر ، كادت تشل فكري عن العمل ، وترميني بكارثة التعطل العقلي، فكتبت إليه بما عناني ، فرأيت فيايرى النائم أنه مد يده الحكرية إلى قلبي ، وحو كه بأصابعه الشريفة ، فاستيقظت وقد أبرأني الله من العلة بعد أن حار إخواني المصريون في أمري ، ولو لا أن الله سبحانه أغاثني بسيدي ؛ لكنت من نزلاء المشافي من الأمراض العقلية ، فإن كان خير مني الآن للمسلمين ، فله من ثوابه قسط عظيم وحظ وافر . . إ ههوقال حرحمه الله تعالى ـ في إحدى رسائله إلى شيخه ـ رحمه الله تعالى ـ يصف له حالته :

وأحمد الله تعالى على ماأنجاني على يدكم من الكرب العظيم ، فلقد كنت مجال رديثة ، يتقطع لها نياط القلب من الضيق الشديد الذي لزمني وسد علي مسالك الراحة ، وما هو إلا أن وصل كتابي إليكم ، حتى أحسست بتحسن الحال ، وإقلاع الغم عني في معظم اليوم ، بعدأن كنت أبقى ساءات متوالية في غالب أيامي ، لا أستطيع وصف الغم الشديد الذي كان يغشاني . وأذكر أني في إحدى المرات ، بقيت مستلقاً على الأرض من بعد العصر إلى وقت الضعوة من اليوم الناني ، فلم أقم إلا للصلاة وللأمور الضرورية ، وذهني لا يساعدني على المذاكرة في العلم ، ولا يقبل النفكير في أي مسألة علمية . كنت أبقى طيلة اليوم على قطعة من الخبر رغيفاً أو دونه ، واجتزىء بعصير البرتقال ونحوه ، حتى بدا

على الشحوب؛ أما الآن فإني \_ ولله الحد \_ في عافية بماكنت فيه، ولا يعاود في الشهر الته أن يزيح الغمة على العرب وأسأل الله أن يزيح الغمة كلما عن قلبي بإدامة التوجه منكم بكشها ، وبالرضى بأف \_ دار الله رضاء عميقاً .

يا سيدي ما أعظم سركم ، وما أكر مكم على الله الكويم ، كدت أهلك ، فنفس ربي الكرب عنى الله به أي أعتقد أن دعاء كم يخرق السبع الطباق ، وأن توجهكم ، لمحقق الله به لكم ما تبتغون . فرضي الله عنكم وأرضاكم ، وجعلني في قلب كم وجعلكم في قلبي . . إه ين .

وإني أعتقد أن أعظم كرامات الشيخ أبي النصر – رحمه الله تعالى – ، المحتلاله لهذه المكانة العالية في قلب سيدي – رحمه الله تعالى – ، فقد كان سيدي – رحمه الله تعالى – يقول : لم يكسررأسي من الشيوخ غير أبي النصر . ولهذا قصة •

كان سيدي \_ رحمه الله \_ في أول نشأته العلمية وقبل سفوه إلى حلب ، على مشرب مخالف السادة الصوفلة ، متأثراً في ذلك مجاله الشيخ سعيد الجابي \_ رحمه الله تعالى \_ وبمساعي الشيخ سعيد غلب على حماة هذا المشرب، ومما ساعد الشيخ سعيد في نشر آرائه إخلاصه وتقواه ، فقد كان \_ رحمه الله \_ مخلصاً ، ورأى كثيراً من الدخائل والبدع عند

<sup>(</sup>١) من رسائل مصر

متصوفة ذلك الزمان ، فشن عليهم حملات عنيفة ، لم تقف عنـــد البدع والدخائل ، بل كان فيها إفراط وتحامــل كبيران من الشيخ رحمــه الله تعالى .

في هذا الجو نشأ سيدي ــ رحمه الله ــ ، ولما كان الإخلاص لمــا يعتقد من حق طبعاً له ، حمل أذكاره إلى حلب بكل ما يحمل من إخلاص وحماس. وكان الشيخ أبو النصر .. رحمه الله ... متربعاً فيها على عرش قلوب أكثر علمائها وجمهرة عامتها ، وكان يتردد عليهــا كثيراً ، وكان سيدي – رحمه الله تعالى – على معرفة بالشيخ وثيقة ، وقد سبق أن تلقى الذكر منه ، إلا أن أفكار خاله كانت لا تزال متمكنة من قلبه ، راسخة في وجدانه . وقد عرف بذلك بين أقرابه مـن طلاب المدرسة الشرعية ، واشتهر بكثرة المناقشات التي كان يخوضهــا معهم . وفي إحدى الليالي العامرة بالذكر ، التي كانت تشهدها حلب حين بجيء الشيخ إليها ، ذهب سيدي مــ ع رفيق دراسته الشيخ أحمد الحصري حفظه الله تعالى \_ وهو شيخ المعرة وعالم\_ا الآن \_ دهب معه لرؤية الشيخ أبي النصر والسلام عليه ، لما عرف من وفاء سدى وحفظه المودة . ولما دخل الدار ، خشى رفاقه في المدرسة من أتباع الشيخ ، أن يسبب لهم بعض المشاكل ، لما يعرفون عنه ، ولكـن الشيخ أبا النصر ــ رحمه الله ــ ما إن وقع بصره عليه حتى استدعاه ، وأجلسه أمامه مـــع صاحبه الشـخ أحمد الحصري حفظه الله ، وأمـو المنشد بالإنشاد ، وبدأ المنشد تقصدة مطلعها :

كان لى ظ ل رسوم المستوت شمسي فزالا(١)

وأخذ الشيخ يتوجه بقلبه الكبير إلى سيدي – رحمه الله تعالى – وما موت فترة ، حتى اشعل القلب القي النقي بالأحوال والمواجيد، فطفت عليه ، وقام مأخوذاً هو ورفيقه بصحان ، وسيدي يودد أثناء ذلك : أشهد أنسك يا أبا النصر على حقى . ثم أكبا على حجو الشيخ ، فتلقاهما – رحمه الله – بهدوء وسرور كالتلقى الأم أطفالها ، وبعد أن ما زادتها الأيام بعد ذلك إلا قوة وإخلاصاً وصفاء ، حتى إن سيدي ما زادتها الأيام بعد ذلك إلا قوة وإخلاصاً وصفاء ، حتى إن سيدي في حياتي ، وهو أخي الروحي » . هذا اليوم من الأبام المشهودة في حياة في حياتي ، وفيه حصل له التحول العظيم ، والانتقال الكبير ، ببركة شخه وموشده أبي النصر – رحمها الله جمعاً – وإلى هذا أشار – رحمه الله – بقوله : « إنه الذي أخرجني الله تعالى به من ظلمات الغفاة القسوة والشرود ، إلى نور الذكر والرقة والوقوف بباب الله سبحانه والقسوة والشرود ، إلى نور الذكر والرقة والوقوف بباب الله سبحانه والقسوة والشرود ،

بعد ماكنت خيالا بي عــزاً وكــالا منــه والله انفصالا أجنني منـه وصالا فرحــات تتــوالى كان والله انفـــالا (۱) ومن هذه القصيدة:
عشت بالمحبوب حقا
و تخفى عن غياني
لست بعد اليوم أخشى
أنا في مقد حدق
كل أوقاني منه
هكذا العشق و إلا

في ذلة وضراعة لهذا الرب الكريم ، إنه الذي ملأني بتوجهات قلبه الشريف . وكم طهرت فيوضاته من أسرار ، وأزاحت من أكدار ، وأعلمت من هم ، وأنجت من نقم . كم أنقذ من غرقى في بحار الطغيان، وكم جلاعن القلوب من ران العصيان . وكم أبكى من عيون الناس عيوناً، وكم ألقى في ضمائوهم سراً مكنوناً. كان من الصديقين الراسخين الذين لهم قوة إشعال الحال في مويديه على القرب والبعد . وقد سمعته يقول : القرب والبعد عندنا واحد . من لم ينفعك بعده لم ينفعك قوبه . وكراماته التي أكرمه الله بها من خوارق العادات كثيرة حداً حداً . . إه(١) » .

ومن هذه الكرامات ما سمعته من الشيخ منير لطفي من علماء حماة الصالحين فقد سمعته محدث: أنه كان إذا زار الشيخ أبا النصر في حمص، وأستأذنه بعد ذلك للعودة إلى حماة ، لا يأذن له ، ويأمره بالانتظار ، ثم بعد ذلك يأذن له فجأة ، فيذهب إلى موقف السيارات، فيجد السيارة على وشك التوجه إلى حماة فيركبها ، ويعود فوراً دون انتظار .

ولقد حدثنا سيدي – رحمه الله تعالى كثيراً عن كرامات شيخه أبي النصر ، وأشهرها شفاء الله تعالى ببركة دعائه لامرأة مشاولة ، حملت إلى بيته حملًا ، وخرجت منه بعد قليل تمشي بصحة وعافية . ولقد اشتهر عنه أن الله سبحانه وتعالى ، يكشف له مخبآت النفوس وأسرار القلوب ، فكان يقرأ ما في نفوس مريديه ، ويخبرهم عن طوايا

<sup>(</sup>١) ضيف الحضارة .

قلوبهم . ولقد سمعت من سيدي \_ راحمه الله \_ أن الشيخ عيسى البانوني \_ من كبار علماء حلب \_ قدم إلى حمص لزيارة الشيخ، وكان في الطريق يتساءل عن أبي الهدى الصياحي - رحمه الله تعالى - وعن رأي الشيخ أبي النصر فيه ، ولما التعلى بالشيخ على مشارف عمص ، مترجها إلى قرية تلبيسة ابتدره الشيخ قائلًا: ( الشيخ أبو الهدى رجل صالح ، ولكن للناس فيه مطاعن ) ﴿ وَمَا مِنْ مُرَّةٌ جِلْسَ ﴿ رَحُّهُ اللَّهُ تعالى \_ إلى مائدة طعام ، إلا وبارك الله فيها، وكفت الجموع الكثيرة التي تلتف حول الشُّرخ حيثًا حل وأينًا الحجه ، ولذلك كان – رحمه الله يَقِي جِالساً على المائدة حتى يا كلكل الناس، ثم يقوم عنهاويأموبوفعها. ولو أردت أن أستقصي كراماته كلها ، لاحتجت إلى كتاب مستقل ، ولكنني أكتفي بهذا الغيض من الفيض ، ملتزماً المبدأ الذي ذكرته في مجت الكواء ات ، وهو الاستقامة عين الكوامة ، واستقامة الشيخ أبي النصر أجمع عليها كل من رآه وعرفه – رحمه الله تعالى \_ فما كان لـ رحمه الله تعالى لـ لِتُوكِ قيام الليل ، ولقد سمعت من سيدي : أن الفجر ما كان يطلع على أبي النصر ، حتى يذكر الله عَانِينَ أَلْفَ مَوْهُ ، وَكَانَ كَثَيْرِ القَرَاءَةُ لِلْقُرَآنِ الْكُويِمِ وَخَاصَةً قَبِيـــلَ وفاته . توفي \_ رحمه الله تعالى ورضي عنه \_ وقت السحر ، من ليلة الجمعة الخامس من رمضان سنة ١٣٦٨ 4.، وقد انكشف بعدسنة مرت على وفاته حجر" من فوقه في عملية حفر إ، فقاحت رائحة زكية من قبره الشريف ، ورؤي الشيخ ـ قدس سره ـ بحاله التي دفن عليها لم يتغير والم ينتن . رحمك الله يا سيدي ، يا موشد الحائرين ، وشيخ السالكين ،

ونور قلوب العارفين . ومجسن بي أن أذكر أخيراً ما قاله الشاعر الكبير ؛ شقيق سيدي ، الأستاذ بدر الدين الحامد – رحمها الله تعالى – في مدح الشيخ أبي النصر قدس سره : يا هيكل الجسم دع وحي ومسراها

تُسقى بساح التـــداني من حُمّياها هناك حيث رياض القوب ناضـــرة

نهيم وجـــداً بسلمــاها ورياهــــا وكم لها من تنـــــاج كله شغف

له الستور فنادى ما أحيلاها قطب الطريقة بجميها ويرعاها نوراً كشمس الضحى تجلى بعلياها وسر"ه كم تولاها وأولاها على قلبي فعيّقاها وأنت لي قدوة في ذكري الله

ب طيف خيالكم عنتي بر يا أهل الوفا مني أغني والهدوى فسني وجفني آه من جفني بتنا على حالة من ذاقها كشفت شيخي أبو النصر نبراس الحقيقة بل عرج على ربعه المأهول تاق ب تهفو القلوب إليه وهي خاشعة يا سيدي إن لي في الذكر سابقة فصل بحبلك حبيلي إنني دنف وقال رحمه الله تعالى أيضاً : وحق هواكم ما غا فصرت بحبكم كليفاً والسه فصرت بحبكم كليفاً

تفيض مدامع المزن فأخبل قامة الغصن وخف بقربه وزني وخف بقربه أذني إلا ضاقت به أذني جال الأرض كالعهن مقالك في الهوى دعني من الحاس إلى الدن فإن البعد لا يغني طلى أحلى من المن والجن وغير الله لا نعني وغير الله لا نعني وغير الله لا نعني وغير الله على ما أثني

بذكركم ينيض كما بدا في القرب محبوبي دعاني فانمست بسه وروحي تفهم المعنى إشارات بها تغدو فدعني يا عذولي مسن تعال وذق حميًانها وذق حميًانها شرابك با أبا النصر شرابك با أبا النصر عمي بسر الله مشربنا والسلام عملي والسلام عملي

حدثني الأساذ عبد الغني الحامد لحفظه الله تعالى، فقال : وصلتنا إلى حماة أخبار الشيخ محمد ، وما حصل له ، وأنه ترك مدرسته ، ولحق بأبي النصر إلى حمص ، فأرسلني أخي بدل الدبن لرؤيته ، وإذا بي أتعلق بأبي النصر – رحمه الله ـ وأتلقى الذكل عنه ، وعدت إلى حماة قائلًا القصيدة الأولى في الشيخ أبي النصر – رحمه الله – ( في مجلس الذكر ) : الحب في القلب أمسى ثابت القدم والشوق خالط مني أعظمي ودمي والروح تلج في الآصال ذاكرة وفي الليالي سناء المفرد العسلم والمن ترامت إليه الروح والهمة إلى على البعد لا أنفك في ضرم

عن النزوع إليكم ربقة العدم كانت سويعانه أشفى من الديم لقنتموني التقى والزهد من أمم القلب للذكر فيها عاقد العلم لله ذي العزة العلبا من القدم تفيض أعينكم في إثر منسجم وفي حماكم به يشفى ذوو السقم عم الظلام به في السهل والأكم ومن يديكم أتني أبلغ النعم منسيدي الشيخ عالي الحلق والشيم

كيف السلو وقلبي لا يكفكفه عن النزوع أم كيف أنسى التداني منكم ولقد كانت سوي في مجلس الذكر والأنفاس حابسة لقنتموني التبارك الله مسا أسمى مجالسنا القلب للذو القوم قد خشعت منهم بصائرهم لله ذي العن وأنت يا سيدي فينا حليف جوى تفيض أعياني إلى الذكر يا مولاي في كلف وفي حماكم أي أبالنصر أنت الشمس في زمن عم الظلام بواليم أن اللهم إذا عُلقت حبكم ومن يديد واليوم كل رجائي أن أنال رضى منسيدي الهواليوم كل رجائي أن أنال رضى كيف يرجون لنا أن ننثني

وارتشف من خمرة الحب التهاما فمن الجهل لقد صاغ الاكلاما كانت الكأسسوى الروح قواما نفحة عمت فأحيت مستهاما لج بي الشوق وعفت الاحتشاما لهوت منه خشوعاً تترامى والذي ذقناه في السر أقاما رتب الفضل به العليا مقاما معشر علقتهم هذا الغراما

قم إلى الكأس ولا تخش الملاما ودع العاذل لا تحفل به نخصن أدرى بالذي بخلو فهل والشراب الصرف هلكان سوى فإذا ما ذقت منه نقطة والجبال الشم لو يجلى لها كيف يرجون لنا أن ننشي من يدي شيخ لنا قد بلغت يا أبا النصر جزيت الحير عن

يماني القلب ولا دمعاً سجاما أصبحت نار الهوى تذكوضراما هي ذكر الله في القلب دواما وإلى الإخلاص وجهت الكراما حرامة عيناه في الليل المناما أجد السلوى على نفسي حراما فزت في الحبوبالمستعد المراما

لم نكن نعوف من قبل جوى أم لما أن توحبت لنا أن توحبت لنا أن خرة وبحب المصطفى علقتنا ميدي شيخي ترفق بالذي الما أن نلت الرضى منكم فقد ولئن نلت الرضى منكم فقد

# الشيخ عد سَليت خلف

وإن سر هذه النسبة الشريفة إلى الطويقة النقشبندية، سرى إليه من قلب والده الشيخ محمد سليم بن الشيخ حلف الجندي الحسين، قدس الله سره العزيز ولد - رجمه الله تعالى - في مدينة حمص سنة ١٩٣٧، ونشأ - رحمه الله تعالى - متحلياً بالأخلاق والآداب الاسلامية ، أخذ العلم على كثير من الشيوخ الفضلاء في وقله ، ولا سيا على الشيخ الجليل الكبير علامة حمص الشيخ جمال الدين الجمالي ، وهو جد الشيخ جمال الدين الجمالي ، وهو جد الشيخ جمال الدين الذي كان خطب الجامع الكبير في حمص . وألقى به والده إلى الشيخ أحمد الطظقلي - رحمه الله تعالى - أحد خلف المولان المناد النقشبندي، كان عالما جليلا ، جمع العلوم الظاهرة والباطنة ، ونال قصب السبق بين خلف العلم المناد النقشبندي، كان عالما المناد النقشبندي، كان خلف المناد النقشبندي، كان عالما المناد النقشبندي، كان عالما المناد النقشبندي، كان عالما المناد النقشبندي، كان خلف المناد النقشبندي المناد النقشبندي المناد النقشبندي المناد النقشبندي المناد النقشبندي كان خلف المناد النقشبندي كان خلال المناد المناد النقشبندي كان خلف المناد النقشبندي كان خلال المناد النقشبندي كان خلال المناد النقشبندي كان خلال المناد المناد النقشبندي كان خلال المناد المناد المناد المناد النقشبندي كان خلال المناد المناد

مولانا خالد ، وقد كان قدس الله سره يعتمد عليه في المهات . تلقى العلوم الشرعية على أكابر علماء دمشق ، حيث أقام هناك مدة طويلة لهذا الغرض ، كما أنه سلك في الطويقة النقشبندية على شيخه العظيم مولانا خالد ، حتى إذا كمل سلوكه أجازه شيخه بالإرشاد العام ، وأذن له بالعودة إلى حمص لتكون مقو الإرشاد له ، فسكن حمص ، وظهرت كراماته وشاعت ، واهتدى الناس بهديه ، وكثر خلفاؤه ، وعم نفعه الحاص والعام ، وكان يتردد على دمشق لزيارة شيخه الكبير كثيراً ، حتى انتقل شيخه إلى رحمــة الله تعالى ، فتفرغ الإرشاد ونشر العلم والطريقة ، فأنجب خلفاء وعلماء أقوياء ، مثل الشيخ سليم خلف والشيخ عبد اللطيف التلاوي ، ولا يزال إلى وقتنا هذا هو وخلفاؤه ، كل اعتقاد أهل حمص ، فلا ينقطعون عن زيارة قبــورهم ، والتوسل إلى الله سبحانه وتعالى بهم .

ولقدتوسم الشيخ الطظقلي أهلية الإرشادفي تلميذه ومريده الشيخ سليم خلف ، منذكان عمره ثمانية عشر عاماً ؛ فأجازه بالإرشاد، وكتب له بذلك . ولقد أحببت أن أزين هذا الكتاب بصورة إجازة الشيخ سليم خلف من شيخه الشيخ أحمد الطظقلي \_ رحمها الله تعالى \_ ، تبركاً بالآثار الصالحة ، والأنفاس الطاهرة :

#### 

وبه نستعين ، الحمد لله حمداً يرتضيه لجنابه ، والصلاة والسلام على أجل من اصطفى لوحيه وخطابه ، خليفة الله في خلقه ، محمد وعلى آله وأصحابه ، وبعد : فقد أجزت الأخ الشفيق ، والصديق الرفيق ،العالم

العامل ، والفاضل الكامل ، الحافظ للوطوالوداد ، الشيخ سليم بن السيد خلف الجندي ، صاحب الأوراد ، ثبت الله على منهج الاستقامــة ، وحفظه من موجبات الندامة، تتلقين الذكرو التوجه والإرشاد في الطريقة العليَّة النقشبندية ، ابعدما جريت مراواً اتأثير نظره للطلاب ، وحسن الاستجازة من سادة السلسلة العلية، والاستخارة الشرعية النبوية، فليغتنم صحبته كل من يريد النثبت بطريقة الأوالياء ، وأضمن لكل من يلازم أمره وخدمته أن ينال ما لا محيط به عقل العقلاء ، ويقصر عنـــــه علم العلماء . وأوصيه بالتمسك بالكتاب والسنة والأمر بتصحيح العقائد بمقتضى آراء أهل السنة ، الذين هم الفرقة الناجية ، على ما أطبق عليه أغة الكشف والوجدان ، وأوصيه بتوقير حملة القرآن ، والفقهاءوالفقراء وسلامة الصدر ، وسماحة النفس ، وسخاوة اليد وبشاشة الوجه ، وبذل اللدى ، وكف الأذى ، والصفح عن عثرات الإخوان ، والنصيحة الأصاغر والأكابر، وترك الخصومات له لوترك الطمع وبالاعتاد في قضاء الحوائـج إلى الله جل جلاله ، فإنه لا إطلم من عوَّل عليه ، وأن لا يرجو النجاة إلا في الصدق ، والوصول إلى الله تعالى في اتباع محمــد صلى الله تعالى عليه وآله وصحبه وسلم الوأن لا يظن أنه أفضل منأحد بل لا يرى لنفسه واجوداً . وكل من إنطاول عليه بالنميمة والحسد ، يَهُونَ أُمُوهُ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى ، وَلَا يَتَكَالُّمُ فِي دَفِّع شَرَهُ بِالْهُمْدِيَّةُ ، فَإِن مثايخ هذه الطريقة العلية، تندك من همهم الجبال، فإن شاؤوا قطعوا مادة فساده بقدرة الله تعالى أسرع ما لِكُون ، وصلى الله على سيدنا محمد



اسي الامي وعلى آله وصحبه عدد خلقه ورضى نفسه ، ومـداد كلماته ، وسلم تسلياً كذلك . والحمد لله رب العالمين .

حرد وجرى به عليه خادم الفقراء أحمد النقشبندي الططقلي الخالدي

ولا يزال المستون من أهل حمص ، يذكرون كرامات الشيخ سليم قدس سره ، وأشهرها ما حصل عند انحباس المطوسنة ١٣١٥ ه ، فقد ضج الناس بالشكوى ، واشتد الكرب المسلمين ، وطال الانحباس، وتجهز الناس للاستسقاء . وخرجوا إلى خارج المدينة من الجهة الجنوبية الغربية ، والسماء مصحية ليس فيها قطعة غيم ، وخوج الشيخ سليم معهم ، فطلبوا منه الدعاء ، فدعا – رحمه الله تعالى – وأطال وألح ، ثم أمسك بلحيته الشريفة وقال : (يارب لا تخجل هذه الشيبة ) ولم يتم الشيخ كلامه ، حتى ظهرت من الغرب ديمة هطلاء ، وما لبثت أن امتدت ، كلامه ، حتى ظهرت من الغرب ديمة هطلاء ، وما لبثت أن امتدت ، وغطت الأفق ، وبدأت تسكب الماه ، كأنه أفواه القرب ، والناس وغطت الأفق ، وبدأت تسكب الماه ، كأنه أفواه القرب ، والناس الأرض . وأسلم في هذا اليوم الكثير من نصارى حمس . توفي – رحمه الله تعالى – في منتصف شهر المحرم من عام ١٣٢٨ ه ، في وقت السحر ، وجرى له تشييع رسمي وشعبي عظيم ، ودفن في المقبرة الجنوبي



على طريق دمشق ، وقد دفن ولده الشيخ أبو النصر قدس سره قريباً منه بعد ذلك .







# الباب الرابع

# عَامِدُهُ إِلَّالَقْيَةُ

يقولون لي صفها، فأنت بوصفها خبر، أجل عندي بأوصافها علم صفاء ولا ماء ، ولطف ولا هوى ونور ولا نار ، وروح ولا جسم

ابن الفارض





### تمهيلد

قال الإمام الغزالي في كتاب الإحياء ، في بيان الأسباب التي يُنال بها الحلق الحسن: والأخلاق الحسنة تارة تكون بالطبع والفطرة، وقارة تكون باعتباد الأفعال الجملة، وقارة تكون بمشاهدة أرباب الفعال الجيلة ومصاحبتهم ، وهم قونا، الحير والجوان الصلاح ، إذ الطبع يسرق من الطبع الشر والحيو جميعاً ، فمن تظاهرت في حقه الجهات الثلاث ، حتى صار ذا فضيلة طبعاً واعتباداً وتعاماً ، فهو في غاية الفضيلة .. إه». ولقد كان سدى \_ رحمه الله تعالى \_ في غاية الفضيلة ، بعد أن تطاهرت في حقه الجات الثلاث ، بال إن جهة الطبع والفطرة غلبت على أخلاقه رحمه الله تعالى. دليل ذلك ظهور هـذه الأخلاق الفاضلة فه منذ صغره ، حتى كان الناس يسموانه شيخاً قبل أن يسلك سبيل العلم الشرعي ، وكان ــ رحمه الله ــ إنالس لهذه التسمية ، ويفرح بها، لأنها تتناسب مع السلوك الديني الذي لمُغفُّ به وفطر عليه ، وهذا هو السبب الذي حمل أخاه الأستاذ بدر الدبن لل رحمه الله - أن يخرجه من المدرسة الإعدادية بعد أن أدخله إلها ، ليتابع تحصيله فيها للعلوم العصرية ، فلم يجد \_ رحمه الله \_ في نفسه ميلاً إلى هذه العلوم ، حتى شعر أخوه أنه مجمله على الذهاب حملًا ﴿ فَأَخْرَجِهِ مَنَّهَا ، ووضعه عند

معلم خياطة للملابس العربية ، ليتعلم عنده هذه المهنة ، وليتابع معها طلب العلم الشرعي كما يريد<sup>(۱)</sup> ، ولقد حدثني ـــ رحمه الله ـــ أن معلمه الخياط وأهل السوق ، ما كانوا يدعونه إلا بالشيخ .

عرف – رحمه الله – من نفسه هذه الصفة ، وأدرك أنه سيحمل في المستقبل هذه الأمانة العظيمة ، ولهـذا كانت تثور في نفسه مشاعر الفرح ، ويفيض قلبه بعرام الشباب ، وينطق لسانه هاتفاً في قاعات المدرسة الشرعية : أنا وقف للمسلمين ، أنا وقف للمسلمين .

وإن كل أقران الشيخ وزملائه ، عرفوا فيه الثبات على السلوك الحلقي الديني الكامل طيلة مراحل حياته ، فلم يتغير ولم يتبدل لديههذا الحلق الطيب منذ طفولته إلى أن توفاه الله تعالى ، ولنستمع إلى شهادة شقيقه الأستاذ عبد الغني ، وهو أكثر الناس معرفة بالشيخ – رحمه الله تعالى – طفلًا وشاباً وشيخاً :

« أما أنا ومحمد فقد كنا كغصني شجرة لا يفترقان ، نذهب ونؤوب ونطعم ونبيت معاً ، يدانا متاسكتان ، وقلبانا متازجان . في هذه الظروف القاسية عشت أنا ومحمد أول ما تعرفت إلى الحياة ، وارتسم على قلبي منه منذذلك الحين كل شيء عرفته فيه منالصفات ، فلم أجد شيئاً منه قد تبدل فيا بعد عندما كبر وأصبح رجلًا ، إلا علمه

الذي اكتمل ، وجهاده الذي برز في خدمة الدين ، هو محمد نفسه في السادسة من عمره ، كما هو بعد العاشرة ، أو بعد الثلاثين والحسين ، العاطفة الطيبة ، والحدق في القول ، كل ذلك أستشعره منه ونحن صغيران ، ولم يكن في تلك السن المبكرة ، يألف من الأمكنة إلا المساجد ، يصلي خلف الأثمة ، ويحضر دروس العلماء ويأخذ بحفظ القرآن الكرم .

وكان أبعد ما يكون عن الشراء المدما يكون تحرياً للحلال ولو في أصغر الأشاء الم تمش به قدم إلى ملهى قط ، والأطفال والفتيان منحوله يتحدثون يومئذ عن ذلك الشيء العجيب الذي يسمونه (السيغا)، والذي فرجئت به البلاد فأدهش العقول . التسلية عنده هي النزهـــة فحسب ، ولقد أكسبته المناظر الطبيعية ، حساً شعرياً . وذوقاً سلياً طافياً ، بقي أثرها في نفسه حتى عهد شباله و كهولته . هذه أمور أدويها عنه وهو صغير ، كنت أحياها معه كل وم ، وأشهدها منه سلوكاً ثابتاً لا تنغير . . إه ي .

ثم قال حفظه الله: «رحم الله عداً ، فقد كان علماً في التقوى والورع ، حجة في العلم ، قدوة في النزاهة ... هو نفسه كما عوفته في السادسة من عمره ، أواريه التراب اليوم بدمعي ، لم يتغير من خلقه شيء ولم يتبدل من أعماله عمل . . إه ، .

اليورغ

وهو الصفة البارزة لسيدي رحمل الله تعالى ، قدمتها لأنــــه

اشتهر بها بين الناس أكثر من غيرها . والورع : اجتناب الشبهات خوفاً من الوقوع في المحومات ، وقيل هي ملازمة الأعمال الجميلة . . إه(١) وهو من ثمار المعرفة لله تعالى ، فكلما ازداد العبدمعوفة لربه وقوباً منه ، زادت خشيته له وزاد ورعه ، دليل ذلك قوله تعالى : ( إنما يخشى الله من عباده العلماء (١) وقال البيضاوي في تفسيرها : شرط الحشية معوفة المخشي والعلم بصفاته وأفعاله ، فمن كان أعلم به كان أخشى منه ، ولذلك قال صلى الله عليه وآله وسلم : « إني أخشاكم لله وأتقاكم له . . إه(٣).

ولقد كان ورع سيدي – رحمه الله تعالى – ورع المتقين ، بل إنه في مثل هذا الزمن ليبلغ ورع الصدّيقين ، فالاستقامة الدينية الصارمة ، التي ألزم نفسه بها منذ نعومة أظفاره إلى كهولتهوشيخوخته ، في عصر مشحون بالفتنو المغريات والمضلات تدل على المقامات العالية التي بوأه الله تعالى إياها . وإن الذي يدرس طبيعة العصر الذي عاش فيه ، ليعجب أشد العجب من تمكن هذا الرجل العظيم من العيش حياة الصدّيقين في مثل هذا العصر، دون أن تخالطه شبهة أو يلحقه لوث، واجه الحياة منذ صغره تقياً نقياً ، وخرج منها تقياً نقياً .

ولقد ظهر ورع سيدي غريباً عن طبيعة هـذا العصر المدنسـة بالمحارم والملطخة بالمآثم، حتى إن كثيرآمن الناس ظنوا لجهلهم ورعسيدي

<sup>(</sup>١) التعريفات .

<sup>(</sup>٢) فاطر : ٢٨ .

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح، رواه البخاري بلفظ : (إن أتقاكم وأعلمكم بالله أنا ) . انظر كشف الخفا .

رحمه الله – تؤمناً وتشداً ، وما عرفوا أن ورعه في هذه الحياة كالواحة الحضراء في الصحراء ، وأنه حرمة من النور سرت في دياجير حاة القرن الرابع عشر الهجري المظلمة جعله الله سبحانه وتعالى مثالاً حاً للسلف الصائح ، الذين عاشوا في عصر النور ، فكانوا صفوة المذمن خلقه بعد النبين عليم الصلاة والسلام .

ولقد كنت قبل تشرفي بخدمة لميدي - رحمه الله تعالى - من هذا السواد الجاهل ، أحمل في نفسي صواة له ، شيخاً متزمتاً ، متشدداً قاسياً ، وإذا بي أجده بعد اقترابي منه ، أصفى من الصفاء ، وألطف من الهراء ، وأطيب من كل طيب ، وأجمل من العندليب ، وتذكرت وصف علي لرسول الله صلى الله عليه وآله وسلم : « من رآه بديهة هابه ، ومن عرفه أحبه » .

ولقد أكرمه الله تعالى بصفاء الباطن ونقاء الظاهر، وحرصاً منه على صفاء الباطن، كان – رحمه الله تعالى – محرص أشد الحرص على سلامة العقيدة وصفائها، حتى لا تشويها شائلة ولا تخالطها بدعة، ولهذا كان – رحمه الله تعالى – يتحرى الدقة العلمية في عرض حقائقها، ومختار له الألفاظ المناسبة لمعانيها، ومحتاط بشائها، فأمر الناس بتفقد قلوبهم، وتخديد إعانهم، خاصة إذا سمع منهم لفظاً مكفتراً من قريب أو بعيد، وكم كان – رحمه الله تعالى – محمل نفسه من عناء ومشقة في هذا السبل، إذا سمع من إنسان لفظة قد نحمل معنى مكفراً استفساره، وقد يزوره في بيته من أجل أن يتاكد من طلامة إعانه، وصحة اعتقاده، وقد يزوره في بيته من أجل أن يتاكد من طلامة إعانه، وصحة اعتقاده،

فيظن الجاهل أن هذا من الشيخ تشدد وتزمت ، وهو لا يدري أنـــه صفاء القلب ، ونقاء النفس ، وسلامة العقيدة .

حدثني أحد أصدقائه – رحمه الله تعالى – أن كلمة بدرت منه – يفهم منها معنى سيء ، لا يويده ولا يقصده – أمام الشيخ رحمه الله تعالى ، فما زال الشيخ يسأله مستفسراً عن مراده ، حتى طمأنه إلى أنه ما قصد معناها السيء ، ومرت عـدة أيام بعد ذلك ، نسي صديق الشيخ الحادثة كلها ، وكم كانت دهشته كبيرة ، عندما ذكره الشيخ وهو في إحدى نزهاته معه بكلمته التي صدرت منه ، وطلب منه أن يجدد عقد نكاحه مع زوجته احتياطاً .

ومن المعلوم أن أكثر الأشياء تأثيراً على صفاء القلب والنفس، تناول المال المشوب بالحرام. ولهذا كان الشيخ – رحمه الله تعالى بيجهد اجتهاداً كبيراً في البحث عن الرزق الحلال ، الذي لا تشوبه أية شائبة ، ويترك الكثير ، حتى يسلم له القليل الطيب ، وقد وصل بسه الأمر في بعض الحالات ، أن ترك المدرسة الشرعية في حلب ، عندما عرف أن أموال الوقف فيها مخلوطة بغيرها ؛ خوفاً أن يدخل إلى جوفه شيء من مال حرام ، تر كهاوخرج إلى القرى يبحث عن الرزق الحلال، شيء من مال حرام ، تر كهاوخرج إلى الساحل ، قوب مصب نهرالسن، وهناك التقى برجل صالح ، نصعه أن يعود إلى المدرسة ، مذكراً له أن الرزق الحلال الصرف الذي يبحث عنه ، لن يجده في مثل هذا الزمان، بكامة قالها له وهي : ليس بالإمكان أبدع مماكان .

وفي أحد الشهور ، فو معتمد توزيع الرواتب في المدرسة بمال

الطلاب ، فاضطرت إدارة المدرسة أن تصرف لهم من أموال أخرى ، ليست مخصصة للطلاب ، وعندماعلم الشيخ \_ رحمه الله تعالى \_ بالأمر ، وفض أن يستلم راتبه ، وعلم مدير المدرسة \_ رحمه الله تعالى \_ سبب رفض الشيخ ، فاستدعاه في اليوم الثاني ، وقدم له كمية من المال، فرفض الشيخ استلامها ، حتى حلف له أيماناً مغلطة أنها من ماله الحياص ، يقدمها هبة خالصة له .

ومن ورعه حرمه الله تعالى حرصه الا تكون مكانته الدينية في قاوب الناس سبباً يجر له بعض المكاسب ، ولهذا كان يود كل هدية تقدم له ولو من أخص تلاميذه وأحبابه ، الأنه يعتقد أن هذه الهدايا قد تكون أكلًا للدنيا بالدين .

وكم رد – رحمه الله تعالى – هدايا كثيرة ، قدمت له ، وخاصة من عو اده الذين كانوا يعودونه أثناء مرضه ، وإذا غلب عليه حياؤه وقبل بعضها ، كافأ أصحابها بهدايا تزيد كثيراً عن التي قدمت له ، وإن أخص تلاميذه كانوا يمتنعون عن تقديم أية هدية للشيخ ، حتى لا يسببوا له مضايقة نفسية ، وحتى لا يكلفوه المكافأة عليها .

ومن ورعه \_ رحمه الله تعالى \_ أنه كان يطلب من البائعين أن يعاملوه كسائر الناس ، وإدا شعو أن أحدهم خفيص له السعو ، الله عليه أن يأخذ السعو المعتاد ، وأعطاه زيادة على طلبه ، وحوادثه في هذا الشأن مع الباعة كثيرة ، فقد اشترى من أحد السماسرة جبناً بسعو الكيلو /١٨٠ قوشاً سورياً ، وأوصاه على كمية أخرى ، فلما أخذها في اليوم الثاني سأله عن سعرها ، فقال له كالسابق ، فساله عن سعرها ، فقال له كالسابق ، فساله عن سعرها ، فقال له كالسابق ، فساله — رحمه الله

تعالى -: وهل هذا هو السعر اليوم ?فقال لقد بعت اليوم بسعر / ١٩٠ قرساً ، فقال الشيخ : وهل هذا الذي بعته خير من هذا الذي بعتنيه ؟ فقال : لا . قال : فإنك تظلم صاحبه ، ولست آخذه إلا بسعر / ١٩٠ قرساً ، وكان صاحب الجبن حاضراً ، فقال : أنا رضيت يا شيخي بسعر / ١٨٠ قرساً ، فقال له - رحمه الله تعالى - : إن هذه الزيادة هبة مني لك .

وكان مجرص حرصاً شديداً أن لا يأخذ منفعة أحد دون أن يعطيه أجرته كاملة ، فقد استأجر مرة حمالاً ليحمل له صفيحة الكاز إلى البيت ، وأرسل معه ولده ليدله على البيت ، وأرسل مع ولده وعاء فيه قليل من الحليب ، ولما سار الحمال التفت إليه الشيخ ، فرجده قد حمل وعاء الحليب أيضاً ، فناداه قائلا اليي لم أشارطك على حمل الحليب ، فتعال خد أجرته ، فقال الحمال : لا أريد أجرته ، ولكن الشيخ أصر عليه وأعطاه أجرته . وخرج مرة – رحمه الله تعالى – ببحث عن عمال أرسل معه علبة لبن إلى البيت ، فكلفه أهل البيت أن مجملها إلى غرفة على سطح البيت ، خرج يفتش عنه ، ليعطيه أجرة حملها إلى غرفة السطيح .

ومن ورعه – رحمه الله تعالى – ، أنه كان يتهم نفسه دائماً بالرياء وقلة الإخلاص ، وهو السبب الذي حمله على رفض أول وظيفة أسندت إليه ، رغم حاجته الشديدة إلى المال في ذلك الوقت ، رفضها – رحمه الله تعالى – ، ثم قبلها مكرها ، وكتب إلى شيخه أبي النصر يصف له شأنه فيها :

« سيدي وموشدي :

أقبل يديكم الشريفتين ، وأسأل الله تعالى لكم مزيد الإحسان والإنعام ، وبعد : فقد توجَّمت على الفقير والدكم خطبة الجمعة في جامع الأشقر ، بعد أن عرضت على فرفضتها ، ولكن المشايخ – حفظهم الله تعالى ... أصروا على قوارهم ، وعملوا جهدهم لإقناعي ، فقبلت وخطبت في الجامع المذكور يوم الجمعة اللهي ، وإني أحمد الله تعالى على توقيقه ، الذي لا لمنك في حصوله ببركم انهائي إليكم ، وانتسابي السدتكم العالية. وقد طلب منى بعض جيران المسجد درساً عقب الصلاة، كما كان يفعل الخطيب السابق، ففعلت ولطف الله تعالى بي ، ولهسيحانه الحمد على كل حال في غير أني يا سيدي ذا كر لكم في كتابي أمراً هو منكم ومن ولدكم لهلي بال ، ذاك أني لم أكل ذا طمع شديد في المال، ولا في الجاه ، وما رضيت بالوظيفة حياً بأحدهما ، وإن كنت صعار كاً فقرراً . بل إنما قبلت بها رجاء أن لخلق الله تعالى على يدي سيئاً من النفع، أكون فيه عاملًا لربي جل وعلاً ، ولا يخفي على مولاي – قدس القائم بالأمر مخلصاً في عمله لله المالم علما في عمله لله تعالى ، وإلا فإن ما يفسده أكثر بما يصلحه ، وإنى أرى نفسي قد ركنت بعض الركون إلى قبول الناس لها ، وهي لا تزال تدَّعي الإخلاص ، فأمتحنها ، فأجدها كاذبة له كا قال القائل :

كل من يدَّعي ما ليس فيه كذبته و شواهـد الإمتحان

فرأيت أن أخبركم بأمري عسى أن تلحظوني بنظركم الشريف ، وترعوني بقلبكم الطاهر ، وتتوجهوا إلى الله تعالى بأن يقذف نور الإخلاص في قلبي ، ويطهِّر سري ، فأكون من خدام حضرته .

إنني يا مولاي إلى الآن ، أحب الإفلات من هذا القيد الذي أخشى أن يفسد على قلبي ، ولولا إصرار الشيوخ وإكراه أخي بدر، ما قبلت بهذا الأمر ، وإن كنت أرجو نفع الناس ، لأني أعلم غش نفسي لي وخداعها ، فلا يخفى على تلبيسها ومكرها ، وإني لولا خوفي من غضبكم على ولدكم ، لفررت من حماة قبل يوم الجمعة، وإن غضب بدر .

والآن إني أقول لكم بصراحة تامة : إني منتظر ثلاث جمع ، فإن صلحت سريرتي استقمت ، وإن فسدت تركت حاة إلى حيث شاء الله تعالى ، فلست في حاجة إلى أن أكتب عند الله تعالى في جويدة المراثين، فأكون تحت غضبه ومقته سبحانه وتعالى، ولست شديد الحرص على المشيخة ، وإني واثق بوعد ربي بأن يرزقني .

أحب الإخلاص ، والإخلاص في الإخلاص ؛ حتى أكون عاملًا لربي جل وعلا ، لا عاملًا لنفسي وشيطاني .

وإني أظن أن الله تعالى لا يخيبكم ، في طلبكم منه لي العلم الكثير النافع مع العمل ، والإخلاص مع عدم الغرور والكبر والعجب ، وقد طهر سبحانه بكم قلوباً كثيرة ، وأرجو أن كون قلبي واحداً منها . . إ ه ي (١٠) .

وفي حاشية هذه الرسالة ، كتب رحمه الله تعالى : « لي أسوة بترك الوظيفة إذا لم أكن مخلصاً بالإمام الغزالي، فقد

<sup>(</sup>١) منالرسائل المحفوظة .

ترك تدريس المدرسة النظامية ، وبأحد أصحاب أبي حنيفة ، فقد ترك الكلام في العلم ، وهو يشتاقه اشتياق الظلمآن إلى الماء البارد ، وببشر الحافي ، فإنه ترك التحديث ، فقيل له : لو سألك الله تعالى عن ذلك ما تقول ? فقال : أقول : إني ما وجدت في قلي الإخلاص وقد امتع ابن سيرين من الصلاة على الحسن البصري ، وقال : ليس لي ظفر بالنة .

فأنا إن تركت هذا الأمر ، فلي أسوة بهؤلاء الأكابر ، وأن قال الناس عني مجنون ، فقد قبلت لرسول الله علي . . إ ه ،

ولعل ما ورد في هذه الرسالة ، لكثف لنا سبب تركه وظيفة تعليم الصغار ، التي أسندها إليه مفتي حماة – رحمه الله تعلى – في المدارس التي أنشأها لهذا الغرض ، فقد السمر فيها ثلاثة أشهر ، ثم تركها ولحن الله ولتي بالعمال الذي كانوا يعملون في شق الطريق إلى حلب ، ولكن الله سبحانه ، لما سبق في علمه أنه سبكون لهالم الأمة الكبير ، ما كتب له الرزق في هذا الجال ، فسافر مجناً عن الرزق إلى طرابلس ، ثم إلى دمشق ، ثم هيا له الله تعالى سبيل الالتعالى بالمدرسة الشرعية في حلب .

## الرَّخُ لِمَةً

أخرج أبو داود والترمذي ، عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا تنزع الرحمة إلا من شقي »

وكما نزع الله الرحمة من قاوب الأشقياء، جعلها في قلوب الأصفياء والأتقاء .

ولقد خص الله سبحانه وتعالى قلب سيدي ــ رحمه الله تعالى ــ بقسط وافرمنها، مازادتها قسوة الحياة المادية للقون الرابع عشرالهجري إلا ظهوراً وبروزاً، وكان من آثارها، رقة قلبه، ونداوة نفسه، وغزارة دمعه.

هذا القلب الرحيم أتعب صاحبه كثيراً ، وحمَّله فوق مايحمله عظام الرجال ، فقد جمع عليه هموم الاسلام والمسلمين في مشارق الأرض ومغاربها ، فكل كيديوجه للاسلام يضف له هماً جديداً ، ولكل مصيبة تصيب المسلمين ، وقع شديد على القلب الكبير المترع بهموم الاسلام والمسلمين ، وما أكثرها في هذا الزمن ! .

هذه الهموم الدينية المحضة ، عامل رئيسي من العرامل التي أدت إلى تسريع العلمة في كبده رحمه الله تعالى ، وما كان يستطيع انفكاكاً عنها ، ومن ذا الذي يستطيع انفكاكاً عن قلبه وعن فطرته التي فطره الله عليها !!.

وما من مرة جلست إليه – رحمه الله تعالى – إلا حدثني عن همومه وآلامه وشفقته على الاسلام والمسلمين ، حتى بعد ظهور العلة في كبده ، ونصح الأطباء له بالابتعاد عن التعب الفكري والنفسي ، لم يستطع – رحمه الله – أن يخلي قلبه – ولو لفترة من الزمن – عن هموم الاسلام الذي وقف حياته عليه ، ولقد قلت له موة : يا سبدي أشفق على نفسك ، وأشفق على محبيك ، الذين تحترق قلوبهم وتذوب



نفوسهم ، كلما هجمت العلة عليك . فأجابني رحمه الله :

« كيف لا أناًلم والاسلام يذبح ، وتنزف دماؤه أمامنا ؟» وفي أشد المراحل التي مو بها \_ رحمه الله تعالى \_ أثناء موضه ، لم تهتطع آلام المرض أن تنسيه مشاكل المسامين وآلامهم، وأحل الطبيب اللبيد مأمون شقفة يذكر تلك الليلة الرهلية لم عندما اشتد النزف الداخلي عليه ، واجتمع الأطباء حول الشيخ ، يبذلون جهودهم لنقل دماء جِديدة إلى جسمه ، وقد تألم ــ رحمه الله تعالى ــ في تلك الليلة آلاماً بلبب التختر ، وكم كانت دهشة الطبيب عظيمة ، عندما رفع الشيخ ا رحمه الله تعالى - رأسه إليه ، سائلًا له عن مشكمة اجتاعية بين عائلتين – كان الشاخ مجاول حلهاقبل مؤضه – هل انتهت ? ولما أجابه بالنفي ، أخذ الشيخ بحمِّله بعض الوصابا إلى بعض من لهم علاقة بها ، تباعد في إنهائها . وكان ـ رحمه الله تعالى ـ يبذل جهوداً كبيرة في تحقيف آلام المتألمين ، ومواساة المحزولين ، وتفقد اليتامي والأرامل والمحرومين ، وكم أزال من خصومات بين الناس، وأزاح عن قلوبهم من أكدار وأحزان ، وقل أن تجد بيتاً في حالة إلا وللشيخ فيه أثوصالح. ملح الناس فكوه وقلبه وماله ،فعلهم الجاهلهم ، وأرشد حائرهم،وواسي عزونهم ، وساعد محتاجهم ، وشاركهم في أفراحهم ومسراتهم ، كما الله عنه في أحزانهم ، فكان لهم قبل أن يُكون لنفسه ، وإن الانسان لعجب كيف عَلَىٰ من كل هذه الأعمال إلى جانب أعماله العلمية الضخمة، فضلاعن الحيطةالصارمة التي كان يأخذنفسه بها في أمورعبادته ·

لا يمكن أن تسير معه في طريق ، إلا وتلاحظ كيس نقوده يخرج عدة مرات لمساعدة المحتاجين ، ويغيّر الطريق أحياناً ليتفقد أرملة أو عاجزاً . وقف مرة أمام بيت لاباب له ، فنادى امرأة باسمها، فلما خرجت إليه ، سألهاعن باب البيت، فقالت: ياشيخي إن المال الذي قدمته لنا لم يكف ، فأخرج كيس نقوده ومازال يعطيها حتى قالت له : أصبح الآن كافياً

ولم تمنعه هيأته الدينية ووقاره العلمي ، من الركض في شارع مزدحم من شوارع اللاذقية ؛ ليأخذ بيد طفل ضائع ، ولم يتركه حتى سلمه لأمه .

وإذا أردت أن تعرف مقدار رحمته للحيوان ، فاسأل العصافير الحائمة فوق بيته ، هل نسي الشيخ يوماً أن يضع لها فتات الحبر في زوايا سطح بيته ، واسأل الكلاب الشاردة ألم محمل لها الشيخ بيده قطع الحبر .

أصاب سائق السيارة التي يركبها الشيخ بسيارته كلباً خطاً على طريق حمص ، فأسرع – رحمه الله تعالى – إلى حهاة وكلف الطبيب البيطري أن يخرج لمعالجته ، وكان يوماً بارداً ، ومع ذلك ؛ لم يجد الطبيب بداً من الحروج تنفيذاً لرغبة الشيخ – رحمه الله تعالى – ولما عادو أخبر الشيخ أنه وجده ميتاً تألم الشيخ كثيراً، وتصدق على الفقراء، رجاء أن يغفر الله ما اعتبره – رحمه الله تعالى – ذنباً يؤاخ نه الله عليه .

ورأى – رحمه الله – مرة في أحد شوارع اللاذقية كلباً يبحث في

كومة تراب ، فظنه جائعاً ، فالنفت إلى وقال : إن هذ الكلب جائع ، وعلينا أن نطعمه ، فأستأذنت أن أذهب لأشتري خبراً لإطعامه ، ولكنه أصر أن يذهب بنفسه رغم تعبه ، وذهب رحمه الله ولكنه أصر أن يذهب بنفسه رغم تعبه ، وذهب رحمه الله ولخبز ، فاشترى رغيفاً ، وعاد إلى الكلب وأخذ يرمي له قطع الخبز.

وسمع مرة وهو في طويقه إلى البنت بعد الدرس المسائي صوت هر في داخل أحد الحوانيت المغلقة ، فسأل الحسارس عن صاحب الحانوت ، وأخذ يبعث في الليل عن بيته ، حتى وجده وطلب منه أن يذهب لإخراج الهو من الحانوت .

وإذا كنت قشي معه ، فاحذر أن تطأ على نملة ، وانظر إلى موطى، قدمك ، حتى لا تقع على مجمع نمل أو ذر ، وإلا تعرضت للوم الشيخ ، وسبب له حزناً وألماً .

### الأمر بالمعرف والنهاع المنكر

قال تعالى : (ولتكن منكم أمة ، بدعون إلى الخير ،ويأمرون بالمعروف ، وينهون عن المنكر ، وأولئك م المفلحون)(١) .

وأشهد أن سيدي - رحمه الله تعالى - كان في حياته من الأمة الآمرة بالمعروف والناهية عن المنكر 4 ويشهد معي كل من عرف الشيخ - رحمه الله تعالى - فلقد كان مجمل قلباً مرهف الإحساس ،

<sup>(</sup>١) آل عمراني : ١٠٤٠

سريع التأثر لرؤية المنكر ، شديد الغضب لربه ، لاتأخذه في الله لومة لائم ، صدّاعاً بأمر الله تعالى ، الناس في نظره أمام الحق سواء ،رزقه الله تعالى قرة ملاحظة لكل ما حوله ، فلا يدخل بيتاً إلا وتختفي منه كل المنكوات .

وإياك أن تقترب منه وفي يدك خاتم ذهب ، فهو نز اع الحواتم المحرمة ـ وما أكثرها ـ من أيدي العامة والحاصة والرؤسياء والمرؤوسين .

و إياك أن تذكر أحداً في مجلسه بسوء ، فمجالسه و رحمه الله - العامة والحاصة مجالس العلم والأدب، لاتناؤ بن (١١) فيها الحرم، ولاترفع فيها المنكوات .

ومن المعلوم أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، محتاج إلى شجاعة فائقة ، وتحمل كبير لأذى الناس ، خاصة في هدا الزمن الذي ألف فيه الناس المنكرات، وانغمسوا في الشهوات، حتى أصبحوا لا يعرفون معروفاً ولا ينكرون منكراً ، عباد شهواتهم وأهوائهم . ولك أن تتصور شجاعته – رحمه الله تعالى – إذا عرفت أنه ما كان يسكت على منكر مهما كان فاعله : رئيساً أو مرؤوساً ، جاهلاً أو يعيداً ، قريباً أو بعيداً .

والعجيب أن كثيراً من الناس ، مهما اشتد عليهم الشيخ في الإنكار ، ازدادوا حباً له وإقبالاً عليه ، وتقبلاً لنصائحه وإرشاداته . كسب كثيراً من الأصحاب والأحباب بسبب نهيه لهم عن أخطاء

<sup>(</sup>١) لا تؤبن : لا تعاب .

وقعوا بها أو منكرات كانوا يقارفونها، ولذلك قال - رحمه الله تعالى - :

و المواقف التي وقفتها في الذود عن حياض الايمان ، أكثرت أوليائي
وأعدائي ، فأنا أعيش في قلوب محبباً إليها ، كما أن قلوباً أخرى تبغضني ؟
لأني كالحسكة في حلوق أصحابها : ( و كفى بالله وليا و كفى بالله نصواً ) . . إ ه ه (١) .

وإن هذه الصفة هي الني حببته إلى المصريين ، واشهر بها بينهم بالشيخ الحوي ، لكثرة نصائحه وإرشاداته وتنبيهاته لهم ، وإن تعوفه على الشهيد حسن البنا – رحمه الله تعالى – كان عن هذا الطريق ، فقد حضر الشيخ له محاضرة ، فأحصى له تسع أخطاء علمية ، فذهب الشيخ إليه يعد المحاضرة ، وذكرها له ، فتقبلها الرجل العظيم ، وأعلن تراجعه عنها في المحاضرة الثانية ، بعد أن أثنى على الشيخ الحوي . وكان هذا أولى التقاء للقلبين الكبيرين ، تحول بعد ذلك إلى امتزاج روحي ، وحبة وجدانية صادقة بين الرجلين العظيمين . ظهر ذلك في حديثه عنه الذي وجدانية صادقة بين الرجلين العظيمين . ظهر ذلك في حديثه عنه الذي النيل ، ولكانت كلماته قطعاً من قلبي ، وأفلاذاً من كبدي ، وحوقاً من حرارة روحي ، ودموعاً منهلة منسجمة ، تشكل سيلا من فاجع الألم وعظيم اللوعة . . إهه (٢) .

الصراحة ورهافة الحس الديني كالأطعاً له ، فما كان – رحمه الله تعالى – يطيق رؤية المنكرات ويصبر عليها ، ولذلك نصحه العالم

<sup>(</sup>١) ضيف الحضارة •

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

الحبير (الشيخ زاهد الكوثري) – رحمه الله تعالى – عندما النقى به في مصر ، نصحه أن لا مختلط بالناس كثيراً ، حتى يوفو على قلب الآلام التي تسببها له رؤية المنكوات المتفشية بين الناس ، ولما ألح المسؤولون عليه ليقبل منصب الإفتاء في حماة ، كان يقول لهم في جملة المسؤولون عليه ليقبل منصب الإفتاء في حماة ، كان يقول لهم في جملة اعتذاره عن قبول هذا المنصب : «إنني لا أصلح لهذا المنصب ، لأنني كالحجر في القطر ميز كيفها استدرت كسرت ، ، يعني بذلك – رحمه الله تعالى – أنهذا المنصب سيضطره إلى الاختلاط بأناس كثيرين، ورؤية منكوات كثيرة ، لا يسكت – رحمه الله – عليها .

ولم يكن - رحمه الله تعالى - في أمره بالمعروف ونهيه عن المنكر يتبع أسلوباً واحداً مع كل الناس ، بل كان ينزل النساس منازلهم ، ومخاطب كل إنسان بلغة يفهمها ويقبلها بوقت واحد ، يبعث عن جانب الحير عند الانسان ، فيدخل إلى قلبه عن طريقه ، ومايزال ينمي عنده هذا الجانب ، ويثني عليه به ، حتى يفتح له قلبه ، ويسلم للشيخ قياده ، وعندها بوجه - رحمه الله تعالى - إلى الحق ويبعده عن المنكو . وماكان - رحمه الله - يداري في الحق أو يماري ، ولقد قال لأحد المسؤولين وقد أتى بيت الشيخ زائراً - : «الأمة بيننا وبينكم ، أنتم نحكمون ظراهرها ونحن نحكم قلوبها ، وقال لآخر : «والله إن الروح لترخص في سبيل العقيدة » . وحاول أحد المسؤولين في عهود سابقة ، أن ينتزع من الشيخ اعترافاً بشرعية عمل سيقوم بتنفيذه ، وهو ليس شرعياً . فماكان من الشيخ بعد جدال طويل بتنفيذه ، وهو ليس شرعياً . فماكان من الشيخ بعد جدال طويل إلا أن انتفض قامًا وهو يقول: « هذا العلم أمانة في أعناقنا ولن نخون

أمانة الله » وترك المجلس وخرج. وقابله بعد ذلك هذا المسؤول على طريق حمص عائداً إلى حماة ، فدعا الشيخ إلى السيارة ليوصله بهما إلى حماة ، فأجابه الشيخ : «هذه السيارة ملك للدولة ، ولا يجوز لك أن تستعملها إلا في المصالح العامة ، فكيف تدعوني إلى استعمالها ? » . ورفض ـ رحمه الله ـ دعوته . ودعاه مرة رئيس الدولة في بعض العهود لحضور حفلة رسمة ، تقام في حمص ، فأجابه : « إنها ستقام في مكان تشرب فيه الخمور ، وسيد ضرها النساء مع الرجال ، فلا أستطبع مشاهدة هذه المنكوات » .

وعندما كان في الأزهر ، اصطدم بأحد أساتذة الأزهر ، وعرض نفسه لغضه وانتقامه ، لأنه أعلن مخالفته لبعض آرائه التي تخالف الاسلام ، وحصل ذلك عندما سأل هذا الاستاذ سؤالاً أثناء أحد الامتحانات ، عول موضوع كان سيدي - رحمه الله لعالى - يعتقد خلافه ، واضطر الطلاب إلى الإجابة عا يوافق أستاذهم ، إلا الشيخ - رحمه الله تعالى - فقد أجاب بالحق الذي يعتقد ، وأيده بالأدلة التي تكشف زيف ما يواه أستاذه ، وأتى الاستاذ في اليوم الثاني معلناً غضه على صاحب هذه الإجابة ، مهدداً متوعداً ، بينا الطلاب يتهامسون قائلين : هذا عمل لا يفعله أحد غير الشيخ الحوي .

ولعل أحسن شيء في هذا الموضوع ، أن نستمع إلى سيدي رحمه الله تعالى سيقول في إحدى خطه : «كن أيها المؤمن حراً غير مستعبد لأهواء الحلق ونزعاتهم ، إلجا وأيت ما لا يتفق وتعاليم الشريعة الاسلامية ، فلا تكن ممالناً على الباطل ، ولا تكتم الحقوأنت

تعلم ؛ فتكون شطاناً أخرس ، تلجم بلجام من نار بوم القيامة وليكن خوف الله تعالى أخوف الأشياء عندك ، ولتكن خشيته مالئة قلبك وفائضة على جوارحك ، اصدع بالحق واجهر به ، ولا عليك إن رضي فلان أو سخط فلان ، فإن الله أجل وأعظم من الجميع . والله ما أفشى المنكرات وعميمها، وجعلها ظاهرة لا يبالى بها ، إلا اغضاؤنا على القذى، وسكوتنا على الباطل ، وبما لأتنا لأصحابه . ماضر الجماهير شيء كسكوت الواعظين ، حين يرون المخالفات العلنية ، فلا يزجرون عنها ، وما كثير عدد المبطلين إلا عدم تقريعنا أدنياء الهمم وصغار النفوس ، الذبن يطلبون رضاء الناس بسخط الله عز وجل . هذا الذي زعزع كثيراً من الناس عن مبادىء الشريعة ، وجعلهم يسعون وراء أبناء الدنيا ، لينالوا من حطامها وأوساخها التي يرمها إليهم المترفون .

ألا إن منكان مع الله كان الله معه ، وإن العاقبة للمتقين، أتقياء القلوب ، ذوو الضائر النقية ، لهم العز والشرف في الآخرة والأولى ، يعرف لهم أعداؤهم مكانتهم وقدرهم ، ولهم القبول في القلوب ، والذكر العطر ، والثناء الحسن في حياتهم وبعه عاتهم ، والله تعالى هو الذي يطلق الألسنة بمدحهم حين أفردوه بالقصد ، وصدقوه وهو الذي بيده كل شيء .

وأما الوسخون عبيد المنافع ، فلهم السخط من الله تعالى ، بل ومن العباد أيضاً ، ولهم الذلة والصغار وكمال الحقارة ، حتى عند من يبتسمون لهم ليسخروهم في أغراضهم، ولهم قبيح الذكر أحياء وأمواتاً، قَــَلَـبَ الله تعالى القاوب عليهم حين أعرضوا عنه ، والتمسوا رضاء



الناس بسخطه جل وتقدس ، والله تعالى هو مقلب القاوب . ٠ إ ه ٥(١)

### الزهد دُوالتواضع

الزهد في اللغة : ترك الميل إلى اللبيء ، وفي اصطلاح اهــــل الحقيقة : هو بغض الدنيا والإعراض عنها ، وقيل هو ترك راحة الدنيا طلبًا لراحة الآخرة، وقيل هوأن يخلو قلبك ماخلت منه يدك . . إهه'٢٠ ولقد حقق سيدي ﴿ رحمه الله تعالى ﴿ في حياته هذه المعانى الثلاثة للزهد ، فقد أبغض الدنيا وأعرض عنها ، واشتاق إلى الآخرة وأقبل عليها ، فلم يكن طيلة حياته عاملًا لدنياه بل لآخرته ، وكان \_ وحمه الله تعالى لم يقول عندما يخدعا بعض الباعة : أنا لست من رجال الدنيا . وعرضت عليه المناصب الرفيعة التي تطمح إلى أقل منها أنظار الكثير من الناس ، فرفضها ، وكلما ألحوا في عرضها عليه ، ألح في رفضها والتعالي عليها . عرضوا عليه منصب الإفتاء في حماة ، فرفضه عدة موات ،ولم يسندوا هذا المنصب إلى أحد طبة الفترة الأخيرة من حياته، رجاء أن يقبل ، فما قبله \_ رحمه الله لـ ورعاً وزهـداً ، وكلما اجتمع عسؤول كان يقول له : « لا أويد منكم وتبة ولا راتباً » وطلبوا منه أن يذهب لحضوار بعض المؤتمرات العامية على نفقة الدولة ، فرفض خشية أن يكون فيها ما لايوضاه دينه ولورعه ، وعوضوا عليه الحجمع

<sup>(</sup>١) من الخطب المكتوبة .

<sup>(</sup>٢) التعريفات للجرجاني .

بعثة الشرف الرسمية ، فأجابهم لقد حججت بمالي ، ولا يجوز أن أترك تعليم طلابي للذهاب إلى حج النفل . وفكروا في بعض العهود تكليف بوزارة الأوقاف ، فلما سألوا عنه ، قبل لهم : إن هذا الرجل لايستلم مثل هذه المناصب . وكان يردد دائماً : العلم عندي أفضل من الملك . ولقد غلب عليه في آخر حياته الشوق إلى الله تعالى ، حتى أصبح يرى في النشّزه التي كان يقوم بها ترويحاً عن نفسه وتخفيفاً من متاعبه ، كان ين النشرة التي كان يقوم بها ترويحاً عن نفسه وتخفيفاً من متاعبه ، كان ين فيها حظاً من حظوظ الدنيا ، لذلك أخذ يدعو قائلاً : اللهم أخرج حب النزه من قلبي . مع أنه — رحمه الله تعالى — ما كان في نزهاته إلا عابداً لربه سبحانه وتعالى .

وتحقق أيضاً – رحمه الله تعالى – في المعنى الثاني للزهد ، فقد ترك راحة الدنيا، وأتعب فكره وقلبه وجسمه من أجل راحة الآخرة ، فما ترك تعليم الناس وإرشادهم وأمرهم بالمعروف ونهيم عن المذكر طيلة حياته ، حتى في مرضه الذي توفاه الله به ، وما أراح قلبه من هموم المسلمين ، حتى في أشد مواحل مرضه ألما وخطراً ، أضنى جسمه و رحمه الله تعالى – وأحرق فكره في الساعات الطويلة التي كان يقضيها بين كتبه ، تحضيراً لدروسه ورداً على رسائل السائلين ، فقد كان دائم التنقل من ميدان إلى ميدان ، نجرج متعباً بعد صلاة العشاء من الدرس ، فيذهب لعيادة مريض ، أو مواساة محزون ، أو الإصلاح بين الناس ، وإذا وجد فراغاً في بعض الليالي ، ذهب إلى بعض المحلات التي يجتمع فيها الناس ، فيقضي السهرة كلها في تعليمهم وإرشادهم ، وكنت إذا ذكرته بتعب جسمه ، بجيبني – رحمه الله – قائلا : وماذا

أفعل ! هذا واجباً ، والقوم لا يحضرون الدرس في المسجد .

وإن كل من زاره في بيته البسط ، في حيه المتواضع ، عوف مقدار زهده في الدنيا ، حصر نفسه وعائلته فيه ، وتحمل ضيقه ومتاعب الطريق في الوصول إليه من أجل آخرتك ، ورفض عووضاً كثيرة ليتحوّل إلى بيوت أوسع سكناً ، وأجل موقعاً ، خوفاً أن تكون في أصلها وقفاً أوغصاً .

وحقق أيضاً \_ رحمه الله تعالى \_ العنى الثالث الزهد ، فخلى قاله بما في يده ، فضلا عما في أيدي الناس . فما رأيت أكثر صدقة وبرأ منه ، لا يرد سائلاً ولا يخيب طالباً ، ولا بد أن يكرم كل من يزوره وما أكثر زواره وإذا سافر إلى بلد يتوارى فيها عن عيون أصدقائه وأحبابه ، حتى لا يكلفهم مؤنة تكويمه ، رغم أنه كان يشتاق لرؤية بعضم وزيارتهم ، حتى إنه إذا مر " ببلدة له فيها أصحاب كثيرون، يوصى بعضم وزيارتهم ، وأن يسرع خلل ذلك ، ويغطي في بعض الأحيان عامته ومعظم وجهه ، حتى لا يراه أحد ، وكان يقول لي : الناس في ضيق مادي ولا أريد أن أكلفهم ولائم من أجلي .

والتواضع من ثمار الزهد ، فما كان \_ رحمه الله \_ يرى لنفسه المتيازاً على أحد ، يكره القيام له ، ويقول لمن يقوم له : كأنكم تقومون على قلبي ، يسعى جاهدا ألا يشعر تلاميذه أن له ميزةعليهم، فإذا نادى أحدهم ساهياً باسمه ، اعتذر بعد ذلك منه ، يخدم ضوف بنفسه ولو كنوا تلاميذه ، ويقدم لهم الطعام بيده ، يحمل حاجاته ولا بكف أحداً بجملها ، ينزل إلى السوق ويشتري حاجات بيته بنفسه ،

يتمنى ألا يعرفه أحد ، ولقد سمعته مراراً وهو يقول : « ما أجل حياة الذي إذا حضر لا يوقر ، وإذا غاب لا يفتقد » لا يسمح لتلاميذه أن يسيروا خلفه ، بل كان يأموهم أن يتفرقوا ، مستشهداً بكلمة الرفاعي - رحمه الله - : كم طيّرت طقطقة النعال خلف الرجال من عقول . ولا يسمح لهم أيضاً بأن ينطروه إطراءاً زائداً عن حدود الشرع ، ولما كتب له أحد تلاميذه رسالة أطرى فيها الشيخ كثيراً أجابه قائلاً :

و وبعد: فأرجو الاقتصاد في التعبير ، ولنكن شرعيين ، فإنه يرضيني ما يرضي الشرع ، ويسخطني ما يسخطه . إنه لا يجوز تقبيل الأرض فما ورد من هذا في كتابك إلي ، لا يجوز شرعاً ، ولقدانقبضت نفسي لما رأيته ، حتى لقد ضربت على الجملة التي أفادت هذا المعنى ، ولقد نص فقهاؤنا - رحمهم الله تعالى - على حرمة تقبل الأرض بين أيدي العلماء وغيرهم من المعظمين . فلنقف عند حسدود الله ولا نتعد ها . إه م (۱) .

## الوفاي

إذا أردت أن تعرف وفاء الرجل فانظر حنينه إلى وطنه ، وما من بلد حل فيه سيدي ؛ إلا حين إليه ، كأنه توك جزءاً من روحه وقلبه فيه ، فكيف كان حنينه إلى بلده الذي نشأ فيه ?

<sup>(</sup>١) من الرسائل المحفوظة .

وإذا أردت أن تعرف مـدى عله لوطنه ، فاستمع معي إله وهو في حلب أثناء دراسته في مدرستها الشراعية .

يا عين جودي بدمع منك مدرار على زمان مضى والأهل والدار وله على العاصي ذكريات عـذبة ايحن إليها قائلًا:

أيام أرتع في ظل النعيم ومــن طيب المسرة قد قضيت أوطاري سَمِّياً لَدُهُو مَضَى وَالْأَنْسُ مُجْمَعُنَا ۚ وَيُلِّجِلِي الْبِــدُرُ مُحْفُوفًا بِأَزْهَارِ رعى الإله بقاء أطاب وربعها فها حيث وفي جناتها داري فإن ذكرت الحمى حن الفؤاد له إذ أفي المصائب قد قضيت أسفاري

إلاً رشفنا من الكؤوس زلالا السم الاله جمالا وغدا الغصن زاهـــــاً محتالاً يلا الكون هية وجلالا قلد حياها الجمال ربي تعالى من فواق الأحباب ذاق الوبالا وْهَ الَّذِي قَـد غاب عنى وزالا

> اللك الساجي دجاه ل وطيب عيش في حماه قات مضت أواه آه وزمانتنا بالأنس زاهُ

يرحم ُ الله عهدَ نا يوم كنـــــا كنت حول العامي وبين جنان مذجرى الريح في الرياض عليلًا وتجلت شمس السماء مليكاً ما ألذ المقام بـ ين دبوع ِ يا أهيل الوفاء إن فؤادي قــد بعدتم وفي حشاي سغير ويئن قلبه لموقأ إلى حماة فيخاطبه معاتباً:

> يا قلب ُ ويحلك كم تئن تتذكر الإلف الجمي أوَّاه ما أحلى أويـ عيش لذيذ ناعم

البعـدُ قـد سحق الفؤا دَ فصار ميْنَا في حشاهُ ليت التداني عائد فنذوق من شهد ِ جناهُ وليت ولما أقام في حلب ، أحبها وأحب قراها التي كان يتنزه فيها ، فقال فيها :

يا ربح إما جُزن جنة تادف فترفقي بمساكن الأصحاب وإذا وصلت إلى رياض بزاغة فاقر السلام على فسيح رحاب هلا تذكرتم مشوقاً نائياً يهفو إلى صحب له أحباب يا ليت أياماً لنا قد صُراً من في قربكم دامن مدى الأحقاب

ولا تسأل عن مدى تألمه عندما فارق مصر بعد أن أنهى دراسته فيها ، يكفيك أن تسمعه يقول :

ذبتُ يامصر منذ عزمتُ رحيلًا ولو اسطعتُ عشتُ فيك طويلا صانـك اللهُ من صروفِ الليـالي وتنائتُ عـن جـانبيك قفولا ليت شيعري يامصر هل ثمَّ عَوْدُ بعد بنُعدٍ وهـل أنال وصولا أنا إن عشت عـن حماها بعيداً تخذ القلب نحـو مصر سبيـلا

وإذا كان حنينه إلى الأوطان والبلدان هكذا ، فكيف كان حنينه إلى القلوب التي أسكنها في قلبه ، وإلى الأرواح التي امتزجت بروحه ، وهو الذي كان يصرّح أنه من كثرة تأثره على فراق أحبابه عند نهاية دراسته في حلب ، جعله حينا ذهب إلى مصر بود ألا يصاحب أحداً ؛ كي لا يتأثر حين فراقه .

ذروة الحنين والشوق في قلبه كان لرسول الله يُرْكِيُّ .

ق ويامنيتي وراحة روحي انت لي خير مشفق ونصيح ونصيح لا ولا ذو الإخاء خيدن الروح أو وفاء أو في الحنان الصحيح وبأهلي وكل غال ربيسح وأخو الحب ما به من جموح الحب المنت المنت

يا حبيب الرحمن يا صفوة الحل يا ولي وسيدي وإمامي لا أبي لا أخي ولا صدر أمي بلغوا شاوك العلي ببر يا بنفسي لـُقاً ولو طوف عن حــ هذا النبي سره انقادي

والحق أن سدي \_ رحمه الله تعالى \_ من الذبن وصفهم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في الحديث الذي رواه مسلم عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه : « من أشد أمتي لي حباً ، ناس يكونون بعدي ، و ما له و ما له » .

ثم حنينه لشخه ومرشده أبي النصر ، ولقد حدثتك عن تعلق سيدي به في حياته ، وأزيدك الآن عن وفاء سيدي له بعد وفاته . وقبل أن تقرأ حديثي ، اقرأ معي لسيدي – رحمه الله تعالى – هذان الدتين :

هدي البيس . خليلي ما فوق البسطة كاتها والابين أحبابي على القُلُ والكُثر ولا في فؤادي ساكن أبد المدى سوى سدي الشيخ الإمام أبي النصر

قل أن تجلس مع سيدي - رحمه الله تعالى - في مجلس ، إلا ومحدثك عن شيخه العظيم أبي النصر ، وما من مرة زار فيها حمص أومر منها ، إلا زار قبر أبي النصر - رحمه الله تعالى - بل إن أكثر زياراته لحمد كانت من أجل زيارة قبر أبي النصر . هذا الوفاء تجلس بصورة عملة في حب سيدي واحترامه لاولاد أبي النصر وأحفاده ، وهل تصدق أن شيخاً مثل سيدي بجلاله الدبني ووقاره العلمي ، يقبل أمام

الناس يد شاب في سن أولاده! لقد رأيته بعيني يفعل هذا في أحد شوارع إدلب المزدحمة بالناس، في أحد أيام العيد بأحد أحفاد شيخه أبي النصر رحمها الله تعالى .

هذا الوفاء ماكانت الأيام تزيده إلا ثباتاً ورسوخاً، ولكم كنت أسمع منه هذين البيتين للشيخ الرواس ــ رحمه الله تعالى ــ يعبر بها عن رسوخه وثباته على حب شيخه ووفائه له :

لو تقطعت ُ بوجدي إِربِاً قدمي عن نهجڪم ما زالقا وذراعي لو بسيف فيُطعت ُ أبداً وجه السِّو َى(١) ماطرقا

الوفاء عند سيدي – رحمه الله تعالى – سجية من سجاياه التي فطره الله تعالى عليها ، لا تجد فيه أي تصنع أو تكلف ، زاده الخلق الديني صفاء وجلالاً ، فمن الوفاء أن تشكر النساس وتكافئهم على معروفهم ولو كانوا كفاراً ، ورسول الله عليه سيد الأوفياء القائل في أسرى بدر : « لو كان المطعم بن عدي حياً وكلمني في هؤلاء النتنى لأطلقتهم من أجله » وذلك لأن المطعم أدخل الذي صلى الله عليه وآله وسلم مكة في جواره ، بعد أن منعه المشركون من دخولها بعد خروجه إلى الطائف ، وهو القائل أيضاً في الحديث الذي رواه الترمذي عن أبي سعيد الحدري رضي الله تعالى عنه : « من لم يشكر الناس لم يشكر الناس لم يشكر الله » ولقد تمثل سيدي بهذا الحلق النبوي الكريم ، فما من أحد صنع معه معروفاً إلا شكر له الشيخ صنيعه وكافاه عليه ، مهاكان

<sup>(</sup>۱) السوى : الغير

هذا المعروف قليلًا ، ولقد سمعته يثني على شخص ثناء كثيراً، ويدعو له أكثر من مرة ، لأنه ناول الشيخ إبريق ماه طلبه منه ، وبهذه المناسبة أحب أن يعلم الذين قدموا دماء السيدي – رحمه الله تعالى – اثناء مرضه ، سواء في حماة أو في بيروت ، والأطباء الذين تفانوا في خدمة الشيخ وفي السهر عليه ، والأحباب الذين كانوا بيتون حول بيت الشيخ في الليالي العصيبة ، أحب أن يعلموا جميعاً ، أن سيدي ورحمه الله تعالى – لن ينسى معروفهم هذا ، وأن الله سبحانه وتعالى سيكافئهم عليه أضعافاً مضاعفة ، بيركة هذا الوارث المحمدي العظيم .

ولما كان الوفاء سجية عنده – رحمه الله تعالى – فقد شمل كل الحلق حتى الحيوانات. وكم تدهش عندما يحدثك عن حبه لهر لجأ إلى بيته ، فرباه وحنا عليه ، ولكن الهر لما كبر عاث في البيت فساداً ، فاضطر الشيخ بعد إلحاح أهل البيت ، أن يبعد الهر إلى بيت صديق له في أطراف البلد ، وكان الشيخ وحمد الله تعالى - يزور صاحب البيت من أجل رؤية الهر والاطمئنان عليه .

#### الظرفواللطف

وفوق كل هذا ، لطف نفسه ، وظرف لسانه ، وعذوبة روحه ، واسالوا كل من أسعده الحظ فجالسته ، هل شبع من لطفه وظرفه ؟! وهل ارتوت نفسه من أنسه ؟! .

إذا جلست إليه ، غبت عن زلمانك ومكانك ، وانطلقت

بنفسك وروحك ، تسبح في بجار الحبور والسرور ، وإياك إياك أن تطرح موضوعاً للبحث،أوتستفسرعن مسألة، فأجمل المجالس ؛ الجالس التي يترك الشيخ فيها إلى طبيعته وسجيته ، ففيها يفتح لك الشيخ قلبه ، فتفيض أنواره ، وتهتز أوتاره ، فتجد نفسك أمام مائدة أدبية أخاذة ، تحييرك طعومها ، وتبهرك ألوانها ، وتنعشك روائحها .

عرف تلاميذ الشيخ هذا ، فكانوا إذا خرجوا مع الشيخ في نزهة ، تواصرا فيا بينهم بالصمت وترك الأسئلة . وإذا أردت صحبة الشيخ في نزهة ، فاترك للشيخ اختيار المكان، فهو – رحمه الله تعالى – ذواقة للجهال ، فإما أن يأخذك إلى الجهات الشرقية من حماة ، لتجلس قرب قمة نواعير العوجيات مشرفاً على العاصي ، وهو يتهادى بين البساتين . أو يصعد معك إلى مشارفها الغربية ، لتطل على حماة ، فتشهد قمم المآذن بين أشجار الحور المتناثرة على ضفاف العاصي . أو إلى السهول الخضراء الجنوبية قرب المصافي ، حيث المياه المنحدرة من المصافي إلى الوديان . أو يجلسك قرب ساقية الري عند غروب الشمس ، تتأمل معه الغروب . وإذا وجدك متعباً اكتفى بجديقة البشريات ، وأجلسك معه تحت شجرة ضخمة ، تكاد غصونها تلامس الأرض ، مسنداً طهره إلى ساقها ، مستقبلًا النهر وأشجار الصفصاف السامجة فوقه .

يا بنفسي وروحي تلك الأيام ما أعذبها وما أحلالها! ذهبت بذهابه ، وانتهت بوفاته ، ولم يبق منها إلا ذكريات ، ذكريات تنتشي بها النفس ، ويحترق أسفاً على فواقها الفؤاد .

ولطفه وظرفه ــ رحمه الله تعالى ــ لا يفارقانه ، سواء في دروسه

الحاصة أو العامة ، يتحف تلاميذه كل فترة بأنواع الدعابات ، ويروي لهم أجمل النوادر الأدبية ، يروحهم لها ساعة بعد ساعة ، ويحمضهم لها فترة بعد فترة . وكذلك شأنه في المدرسة بين طلابه ، إذا أحس بتعب في أجسامهم وخول في تفكيرهم ، شد عزائهم ، وأزاح خولهم بالملم اللطيفة والنكات الظريفة .

واسألوا أصدقاءه الحميين والطريان ، عن مجالسه معهم ومنادماته لهم ، خاصة مع الحميين ، فله معهم جولات كثيرة ، فإذا أكثروا عليه وهو الحوي بينهم ، التفت إليهم قائلًا : والله لو لم يكن شخي حمياً ، لقلت كذا ، وقلت كذا ، مشيراً إلى النوادر الحوية الكثيرة عن أهل حمس .

وفي مصر التقى ظرف الشيخواطفه مع ظرف أهل مصرولطفهم وحبهم للدعابة ، حتى اشتهر بينهم ، ولما كانت أكثر نكاتهم تتصل بالقول - طعام عامتهم الرئيسي - أصبح الشيخ عندهم ملكاً للفول، وبايعوه على هذا ، فقال رحمه الله تعالى :

وادام موبعكم بالفول مزدانا واقد أقمتم لهذا العشق بوهانا أزيزها ملأ الأكوان ألحانا حتى غدا كل قلب فيه ولهانا (والأذن تعشق قبل العين أحيانا) سام وحاسدكم قد بات حيرانا وناتم بهدواه في الملا شانا

يا عصبة الفول دمتم لي و دمت لكم عشقتم الفول وشباناً هذي قدور كم بالفول زاخرة وركم وريحها عطر الأرجاء قاطبة وقد أحبكم من ليس يعرفكم يا عترتي يا أهيل الفول مجد كم أكاتم الفول حد كم

حق له أن يذوق الجوع الوانا كان الجزاء ً قلى والحظ حرمانا نال القبول وأولينــاه إحسانا

يا ويل من لا له في جمعنا صلة فالفول من رغبت عنه سريرته ومن يكن راغباً فيه على شغف

وقال ــ رحمه الله تعالى ــ أيضاً :

فقدعاد هذا الفول موضع فتنتي ويخذلني صبري وتضعف قوتي علم بقلب صادق وبهمـة وكن سامعاً قولى مجلًا نصحتي فإن اسمه يقضي مجسن المظنة تر الخيرسجافيالضحي والعشة وثوم وفجل واصطحبه بشطة له الفضل في تحصيل طيب ولذة بلغنا بأكل الفول حـد المطولة وعن حب هـ ذا الفول لا تتلفت له إن بعدى عنه سفك عَبرتي وذاك لعمر الفول أصل بلتي عُرفت بجب الفول بين عشيرتي وإني لأرجو أن يدينوا بنحلتي ومن حسن لون قد تجلئي بشقرة فيظهر فضل الفول في كل بقعة

ألا يا محبُّ الفول أصْغُ لقولتي يسيل لعابي إن شمت عبره وعيني قوت مذ رأتني مقبـلًا ألا يا محب ً الفول خذني مربــأ ففول فؤول فاحترس من تشاؤم وإنك إن تأكله كل صبيحة فكله بليمون وزيت طحينة ولا تُزهدن في هذه فهي عنصر ألا يا محب الفول إنا لمعشر فكنراشدأ واقبل نصيحة وامق ألا ليتشعري هل أدوم مصاحباً وإن غرامي فيــه غير مفارقي وقد علم الأقـوام أني مدنف أهيب بقومي أن يهبوا لأكله ألم يعلموا مافيه من طيب مطعم عسى قدرة الفوال بعنق ربحها وأنتم أهيل الفول أزكى تحية لكم من فؤاد عامو بالمحبية وفي حياة ، كتب إلى أحد أصدقائه الحموييين رسالة ، يسأله عن كيفية صنع المشمش ، فقال :

رسيدي أبا عبد الله سابقاً ، وألا أين لاحقاً . السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ، وبعد أداء فروض التبجيل والتعظيم لمقامكم الرفيع الكريم أبدي ما يلي :

قيل إن لكم مهارة عظمى ، وحقة كبرى ، ويداً طولى ، في صنع المشمش الممروس المعوس المهروس الحجد الخرج . . . فهل هذا صحيح مولاي ? وما إخال الخبر إلا حقاً ، وصدقاً صدقاً ، فهل لكم \_ ويلكم \_ أن تدلونا على كيفية صنعه صنعاً جيداً ، مجيث يسيل اللعاب شوقاً إليه ، ويشط الربال والريق انصباباً عليه ?

أتحفونا بهذه المعرفة ، ودلونا على طريقها ، فقد أحضرناه ، ومن نواه فصلناه، وبقي الآن جرمجأطرنجاً ، فأمدوه بيدكم الشريفة، ولومن بعد – فإنكم أهل المدد ، وإنكم سيد سند ، وفي الحتام تقلوا مولاي الهمام ، أعطر التحية وأذكى السلام . . إ ه» .

وسطا اللصوص مرة على غرفته في مصر ، فسرقوا ملابسه كلها ، واضطر إلى شراء ملابس جديدة غيرها ، فكتب إلى شيخه يقول :

وقد أنبت الله تعالى ريشي ، بعد أن سطا السارقون على غوفتي في غيابي ، وسرقوا منها ثيابي ، وقد شاء الله تعالى أن يلبسني ثيابًا جديدة ؛ فالجبة جديدة ، والثوب جديد ، والطاقية جديدة ، والعمامة جديدة ، والجراب جديد ، واللباسة أيضًا جديدة ، ولا ينقصني إلا

عروس جديدة ، وفرح بها جديد ، ولعل هـذه العروس في طريقها إلي ، ولعلكم تدعون لي بهذا ، فقد طال الأمر علي ، وكاد صبري ينفد ، وأنا في بـلاد السفور ، ألقى من العنت والضيق ما يوهقني ، ويضيِّق على الدنيا .

معلوم لدى سيدي \_ قدس سره \_ أن الله حوم كل سبيل لقضاء الوطو إلا الأزواج والإماء . والزواج غـــير ميسور لي في مصر ، والإماء لا وجود لهن ، فكيف أصنع والجسم متين والدم غزير وو . . . إلخ . . .

الذي أرجوه من سيدي ، وهو أرحم الناس بي بعد المصطفى عَلَيْقَةٍ ، أن يتوجه اتجاهاً قوياً إلى الله تعالى في أن يزوجني في هذا الصيف الآتي ، امرأة حسناه ذات دين وفضل ، أرتاح إليها وترتاح إلي ، وأسكن إليا ، فقد كفاني تعباً وعناء . . إ ه ي (١)

وبعد أن كشف الله عنه الضيق النفسي الذي اعتراه في مصر ، كتب أيضاً إلى شيخه يقول :

أي سيدي ، لقد كشف الله تعالى الضر عني بكم ، فعدت إلى غرفني وإلى دروسي ، ودخلت الامتحان ، والله تعالى أرجو أن تكون النتيجة سارة جميلة . وكذلك عادت إلي شهروة الطعام ، فصرت آكل ولكن بشره عظيم ، حتى خشيت ألا يكفيني ما آخدة من الراتب شهوياً ، وقد شكوت هذا إلى بعض إخواني المصريين ،

<sup>(</sup>۱) من رسائل مصر

فقال لي : اكتب إلى شيخك : (عَلَمُّان نُخَلِّي التوجه الأكل شوي شري ، اما لانشراح الصدر معليش خلسه يكون كتير قوي ) ثم طلب مني أن أبلغكم تحياته وحبه لكم . . إه "١١)

ثم بعد هذا ألست معي في أن الشيخ \_ رحمه الله تعالى \_ كأنه يعنى نفسه عندما كتب قائلًا :

« ومن الناس من يُعشق من حيل بُوى ، فيملأ قلبك حبه ، وتحس بانجذاب عميق يقتادك إليه ، ثم إذا ما جالسته وجدت وحلو الحديث ، حسن المحاضرة ، في في الحالمة وظرف ، يصحبها لطف ، يربدك به تعلقاً وله حباً ، وقد تكون من قبل في هم وحزن ، فيزولان على ويبدلان بالأنس والسرور ، فتمنى ألا تفارق م ، ومها طال على وحدته قصراً . . . إه » .

## بعض أوصافه رحمه الله تعالى

كان – رحمه الله تعالى – زهر الربيع في هيئته ، وفي قوة الإنبات حاله ، في تواضعه كا لغصن أثقلته قطوفه ، فكلامه ثمرناضج . مبيب في أنس ، لا يمنعه الوقار من الدعابة وقد يبدؤها ، لا تحبسه الهيبة من الضحك ، فكطن لموضع النكتة ، سريع البديهة ، مستحضر العلم ، حجة . يجود بعبرته حباً وشوقاً ، ورقة ورحمة ، خوفاً وطمعاً .

<sup>(</sup>۱) من رسائل مصر .

دائم الفكرة ، طويل الزفرة ، غزير الدمعة . إذا تكلم تود ألايسك لعذوبة بيانه ، إلا إذا غضب ، تمنيت له ذلك رفقاً بــه ، والغريب أن بديهته في غضبه لا تفارقه ، فتقوى حجته ويسطع برهانه .

يقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق ، صداع بالحق ، صريح في دين الله ، وإذا صمت لا تمل صمت لما يسري لك من قوة حاله .

كانت عصاه تخيف، كأنهادرة عمررضي الله تعالى عنه، إذا رغتب أوقف سامعيه على أبواب الجنة كأنهم يعاينون النعيم ، فتطيرأرواحهم شوقاً إليها ، وإذا رهب كأنهم على شفير النار ، يرون العذاب الأليم ، فتخفق قلوبهم خوفاً منها ، فكنا نعيش معه بين الحوف والرجاء .

كان حديداً في دين الله ، حاداً على من خالف الشرع والأدب ، صدّيقي الرقة ، عُمْري الحدة .

يتحرَّى الصدق في أقواله وأفعاله وأحواله ، حتى احتسبته عند الله صدَّ يقاً ، كان عليماً بزمانه ، ينزل الناس منازلهم، ويخاطبهم على قدر عقولهم ، شديد الملاحظة في كل شيء ، تكاد نظراته تقع على حركات جلاسه ، فيعطي كل جليس منهم شطراً من وجهه . وكان صدراً حيث جلس ، وما جلس في مكان قط إلا وظننت أن سيضيق عليه لمهابته .

قوي الفراسة ، صادق الكشف ، يكاد مجدثك بخبيئة نفسك ، يدخل إلى الناس من زوايا الحير فيهم ، وينميها لهم ، ولا يقابل أحــداً عاليه عثراتهم ، ويسارع في حاجاتهم .

كَان إذا مشى فهمة الشباب ، يقتلـع قدميه من الأرض اقتلاعاً ،

لا للنفت ، يتخير لموضع قدمه وعصاه ، ينتهي بصره حيث ينتهي قدمه ، يكره فضول النظر كما يكره فضول الكلام .

وكان جهوري الصوت ، فيه غنة خفيفة ، تزيده عذوبة وجمالاً ، إذا سمعته أخذتك قشعوبرة العبقرية .

فيه حدة يطفتها بالحلم ، لا يغضب لنفسه ، ولا يد علاَحد في عنقه ظلامة ــ ولو بشطر كلمة ــ إلا استسمحه ووفاه حقه .

وكان من سادات أهل الفتوة والكوم ، تأوي إليه الضفان ، ويطلق يده في الإحسان ، ويحب كثرة الأيدي على الطعام ، يحسن إلى الجوار ويتحمل بوائقهم .

كان رقيق الشعور مرهف الإحمال في الطبعة وقع خاص في نفسه شاعرية ، لكل لون من ألوان الجمال في الطبعة وقع خاص في نفسه الشريفة ، يطرب لصوت الميزاب ينهو المطر ، أو خفف أوراق الشجو . منو و القلب جميل الصبر ، كثير الشكر سليم الصدر ، سريع الرضى . تحدثك ملامح وجهه الشريف بما انطرى عليه من الصفاء ، فكأنما تنظر إلى الماء أو إلى البدر في كبد السماء . يؤثر قضاء واثبوه بنفسه على كثرة المتسابقين إلها ، ولا يرى لنفسه حقاً على أحد ، وقول : « أخشى أن يكون حظي من العلم التعظيم » . زهدفي الدنيا فأحبه الله ، وزهد ما في أيدي الناس ، فر من الشرف فاجعه الشرف ، زهد في المناصب فسعت إليه ، ثم رفضها وقوقف عله .

يحبّ الوفاء ويحث عليه ويتمثل له م فيقول : إذا أردت أن

تعرف وفاء إنسان، فانظر حنينه إلى الاوطان ، وشوقه إلى الإخوان، والبكاء على ما مضى من الزمان .

إذا أردت أن ترى إيماناً متجسداً ، فانظر إليه ، تر جوارحه ومنافذ روحه قد استقامت على أمر الله ، فكيف مجقيقة روحه الشريفة، ونفسه الزاكية المطمئنة ، فكأنه قرآن يمشي على الأرص . ما رآه أحد من أهل القبلة إلا أحبه ، ولا عدو إلا هابه . يدقق فكره بالحلال تورعاً ، حتى كاد يضيق عليه رزقه ومنزله، ويوصي بعدم الشبع والتوسع، ويقول : إننا في زمان من لم يأكل الربا أصابه غباره .

ديدنه العلم ونشره ، ودرء الشبهات ، فعلمه جامع لشتىالعلوم ، يكوم العلم ويجل العلماء ، يشغله ذكر الله ، رضي الله عنه وأرضاه

تطرقه الأحوال الشديدة ، فلا تفارقه حتى على المنابر ، فتبدو عيناه الشريفتان كأنها جمرتا نار تتوقدان ، لايطاق النظر إليها، فيصيح تارة ويبكي تارة ، فيسري ذلك إلى من حوله بالصياح والبكاء والاضطراب .

كنت استعذب النظر إلى محياه – رحمه الله تعالى – فأسارقه الطرف ، وما استطعت أن أملاً عيني منه مرة واحدة ، حريص على طهارة ثوبه وبدنه ، وما وقعت عيني منه إلا على لطيف جميل طاهر نظيف ، وما اتصل نظري بنظره الشريف ؛ إلا وشعوت بأن قلبي جناح عقاب دائم الحفقان ، يريد أن يقفز إليه قفزاً ويهتز ، وما جلست إليه مرة قط وتمنيت أن أنصرف ، وما فارقته إلا وبفارغ الصبير انتظرت القاءه .



# الباب الخايي

## عَامدُهُ الْأَدَبِيّة

وعلى الهادي صلاة وسلام ما شدا الحامد يوماًقائلاً

و جميع الآلوالصحب الكرام ما أحباي بكم قلبي هـام محمد الحامد





## تمهيك

هذا الفصل ليس دراسة لأدب السيخ - رحمه الله تعالى - إنما هذا الفصل ليس دراسة لأدبية : الشعرية والنثرية ، تكميلًا لمهمة الكتاب في تسجيل مآثره وملامح شخصيته العظيمة رحمه الله تعالى .

أما الدراسة ، فأتر كها لأهل الاختصاص والمتفرغين لهذا الشأن، ومن المعلوم أن الشيخ \_ رحمه الله تعالى \_ جمع الله له العلم والأدب، فلقد كان عالماً وشاعراً ، ولكنه \_ رحمه الله تعالى \_ رجمه الله \_ رجمه الله على الشعر ؛ حرصاً منه على خدمة دينه . بين \_ رحمه الله \_ ذلك في الرسالة التالية التي أرسلها إلى أحد تلامينه :

ويا بني ، لأن تكون عالماً فقيها خير لك والأمة من أن تكون شاعراً أديباً ، إنها إلى أن يكون ملك عالم محقق أحوج منا أن ينشأ منك شاعر مفلق . ولقد كنت في المضي أعاني النظم والشعر ، ثم اتقلبت إلى العلم ، وإليه توجهت على ما في من خلقة شعرية عاطفية عنيفة ، حتى إني لأهتز أقوى اهتزاز لبيت من الشعر يلامس مني مكان الحس الروحي الديني ، وقد أضطرب ، وقد أبكي ، وقد تغشاني الحال التي تغشى أصحابها بشدتها ، ولكلها تقلع عني بسرعة لانشغالي

بالعلم ، وهذا من فضل الله علي وعلى الناس . لا بأس بقليل منه ينظم في الأغراض الشريفة والمقاصد الحسنة ، أما انصراف الهمة إليه فخسران أرباً بك عنه ، لا سيا في هذا الزمان الذي كثر فيه الشعراء والمتشعرون ، وإن في منظوماتهم ما هو رصف كلام فقط ، دونأن يكون الروحانية صلة به . . إه ، .

ولعل ما في هذه الرسالة يغنيني عن كل حديث في هذا الموضوع، (فأهل محكة أدرى بشعابها) ولقد تحدث سيدي عن نفسه ، فوصفها وصفاً يتعرف القارىء منه على الملامح الرئيسية لشخصية سيدي الأدبية وأبعادها ، ونظرته إلى الشعر وعلاقته به . ونظراً لاهتمامه – رحمه الله – بالعلم لم يعتن بجمع شعوه ، لذلك ضاع أكثره ، وما بقي منه حرصت على جمعه ، وقد ذكرت قسماً كبيراً منه في ثنايا الكتاب ، وأذكر فيايلي قسماً آخر منه .

قال – رحمه الله – في مدح سيدنا رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم :

يا حبيب الرحمن ياصفوة الحلا يا وليّي وسيدي وإمامي لاأبي لاأخي ولاصدر أمي بلغوا شأوك العليّ ببر يا بنفسي لقاً ولو طرف عين فنعم اللقاء فيــه حياتي

ق ويا منيني وراحة روحي أنت لي خير مشفق ونصيح لا ولا ذو الإخاء خيد نالروح أو وفاء أو في الحنان الصحيح وبأهلي وكل غال ركبيسع وهنائي وفيه تشفى جروحي والخو الحب ما به من جُموح والحب الحبيب كم من طويح فواه أسرى إسار مريح أو تبراح يريح من تبريح في عن مستريح في عن الله الرجيد تتوالى مع السلام الرجيد حلوالميان الفصيح

حب مدا الذي سر انقيادي والمحبون طائرون قلوباً ملك الحب أمرهم فاستكانوا ويخافون أن يكون انفكاك حبذا العيش والرضي عيش قوم وعليك الصلاة بمسى ومتعدى وعليالا ل والصاحاب وأهل الد

وقال ــ رحمه الله تعالى ــ يصف أسواقه للنبي صلى الله عليــــه

وآله وسلم :

ولقلب المحب حل وعقد وعهد مره في الغرام صدق وعهد مره وقي في مذهب المحبين حدث الموق وعهد وهناء الهوى فلاح ورشد ومدو وهناء الهوى فلاح ورشد ومحدو الوصال صد ورد مره مره في الحدود تشدو وحدي وعد مره في المسير سبق وحد المعنى وهل المعلون فيا أعدوا العاملون فيا أعدوا

خطرات الهوى تروح وتغدو وأخو الحب بالوفاء موافي سروقه طائر إلى الحب" ما لله وعذاب التبريح يلقاه عذبا إن حداه الحادي جرت منجواه كله للرضا رجاء ويخشى يا هنائي إن كان يوم منائي إن راجي الرضى يسير حثيثا وأراني صفو البدين فما عندي وفاض يحو وفاض

رب عد بالحنان وارحمع بيداً وأذق من الرضى نفحات صل ربي دوماً على قلب حبي مع سلام نهنا به الروح منه

ما له من سؤال عفوك بدّ ما إليهن في المذاقة شهد وعلى الآل ما تردد حمد ما تغني حاد ٍ وأقر سعد ُ

وله في مدح سيدنا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قصائسة كثيرة ، عبر فيها عن تعلقه الكبير بالجناب المحمدي ، ولكنها – مع الأسف الشديد – ضاعت . ومن جملتها قصيدة أرسلها عام ١٣٥٧ ه مع أحد الحجاج ، لتتلى قبالة الحجرة الشريفة ومطلعها :

بأعتاب طه لي مثال متيم يلوذ لدى الأعتاب بالذلمعلم

أما أكثر قصائده المحفوظة ، فهي التي قالها في مـــدح شيخه ومرشده العظيم محمد أبي النصر ــ رحمه الله تعالى ــ والسبب في حفظها أن سيدي ــ رحمه الله تعالى ــ كان يوسلها إلى شيخه ، فيعطيها الشيخ إلى ولده فضيلة الشيخ عبد الباسط حفظه الله تعالى ، ليحفظها ، فجزى الله الوالد العظيم وولده الكريم خير الجزاء .

ولقد سبق لي ذكر بعض هـذه القصائد ، وأزيد القارىء قسماً آخر منها .

ففي الثالث من شوال ١٣٥٦ هـ كتب ــ رحمه الله ــ وهو في مصر :

هي الروحتسري في الهوى حيثًا يسري

وتصعـد في نجـد ونهبط في غـّـور

عشيدها والبعدمن أنكر النكر قلصاً ومرمــاً بشيء من الهجر بجانبا محـــاو الزعاق من المر قطى حزنا أو غاص في أبحر الضر وأحكن مرتاحا ويامل باليسر ولا من أحيابي على القل والكثر موى سيدي الشيخ الإمام أبي النصر وأذكراه في جهري وسري فيسري فسقت له الأرواح من عالم الذر ألويد بهم خيراً وخير على خير هاماً لشيخ الكل في محفل الذكر عليهم إلا البـدر في الأنجم الزهو تللن ہے۔ صم الجنادل والصخر واسيم إذا تلقاه يلقاك بالشر وبين زجال الله مرتفع القدر ألجو ضعة في نفسه واسع الصدر فلعبد مولاه إلى مطلع الفجر ولوالى بدمع في التحدركا لقطر ولهنه ربي من يشاء بلا حصر واحق الهرى ما ملت عنه إلى غير وإني واف لست في الحبـذاغدر

وكل مناها أن بكون ألفها وأنكر منه أن يكون مُنتيم فذاك أسى فوق الأسى وموارة ولولا له الآمال بالقرب واللقا ولكنها تبدو فنغدو بفرحة خليلي ما فوق البسطة كلها ولا في فؤادي ساكن أبد المدي فروحي به هامت وقلي له عنا ألجل إمام قام في الناس موسداً ونادي بهدي فاستحاب له الألي فقاموا خشوعا نم تاهوا بجمعهم ولما مثله فيهم وقد لاح نـــوره هوالقطب في الإرشاد والمدد الذي كريم المحنّا في جلال وهسة له الهمة العلاء عُلني مقاميه تقل سخى طب القلب خاشع يقوم ظلام اللمل والناس هجيع وإن سمع القرآن أطرق باكياً تبارك ربى خطه بفضائل لقت ُ شيوخاً غيره غير أنني وكيف ولي عهد وثيق بجبـــه

على أنه للروح أعظم قائـــد بصير بأحوال القلوب أخو خبر

أيا سيدي حتى م أبقى مقصراً وحتى م أفني العمر لا أنا آخذاً وكم أتمنى أن تحو ل حالستي فبالله يامولاي جد لي بدعدوة ومئن أيا شيخ الرجال بنظرة ويا صاحب القلب الرحيم تحننا أحبكم مولاي حبا مبر حسا وأرغب في أن تلحظوني بسركم وإني والله الفقير بسدكم وحيي رسول الله للقلب مالىء

لقد نبت يا مولاي عن خير موسل رسول إله العالمين وحب علم صلاة الله ما أنَّ مغرم

وحسبي هواكم مؤنساً لي في قبري وحسبي رضاكم عدة لي في حشري وعزي أني للكريم أخو فقر وحبي رسول الله من أنفع الذخر وخير حبيب من به معقد الفخر

أسير على بطء وأعرج في سيري

نصداً من التقوى ولامصلحاً أمرى

فاقرب من خير وأبعــد عن شر"

تنير ہا قلبي وتصلحني عمري

أعود بها في الناس منجبر الكسر على ابن لكم يشتاةكم وهوفي مصر

وخير حبب من به معقد الفخر وسيد خلق الله في البر والبحر وما دام مشتاق بسير الهوى يسري

> وفي مفكراته كتب رحمه الله تعالى : الخيس ٧- صفر - سنة ١٣٥٣ه

في هذا اليوم ، سافرت من حماة إلى حمص ، لزيارة سيدي العالم العامل والمرشد الكامل ، السيد الأستاذ محمد أبي النصر قدس الله تعالى سره :

تترامى روحي إلى أرض خمص وفؤادي نهزه الأشــواق وبروحي حِبِّ أقام بقلبي هو الداء كله تريــاق

••••

وفي ٢٥ ــ صفر ــ ٣٥٣٠ ه قال رحمه الله تعالى :

فأزاحت الأكدار عنا والعنا ولقاؤكم فيه المسرة والهنا وبجبكم يا سادتي متمكنا يدع الكثيب الصب في حال الضنا

هبت علينا نسمة وحمصية والروح تسعى قبل جسمي للقا أضحى فؤادي في هواكم عالفاً فلكم أثار الوجد مني ساكناً

••••

وفي ٢٦ ــ صفر ــ ١٣٥٣ ه قال رحمه الله تعالى :

وهوا كم ديني فجودوا بالمنى والحب في الأحشاء أمسى ساكنا أنتم أولو الأفضال أرباب السنا ماذاب قلب الصب والظهو انحنى

يا سادتي والله أنم مقصودي قدخالطالشوق المبرخ أعظمي منوا علينا بالقبول تكوماً صلى الإله على الحبيب محمد

••••

وفي ٨ ــ شُوال ــ ١٣٤٨ ه قال رحمه الله تعالى :

غدا مشرقاً وسط السهاء منيرا فهاداً وعيثاً في الديار وزورا أبا النصر شيخاً واتخذه أميرا وفي حلبة العلياء كان جسورا هو البدر إلا أنه ليل تمسه هدى الله أقواماً به كان دأبهم فإن رمت رشداً من ضلالك فاتخذ ألست ترى نور الهدى بجبينه

وقد نهت في بجو الضلال كثيرا صلات تبدأت حين كنت صغيرا بها نتقي يوم المعاد سعيرا ونماذ من بجو الهناء صدورا نؤمال من رب الساء أمدورا فيا سيدي إني ببابك واقف وأنتى لمثليأن يُصدولي بكم لك الله نرجو من إلهك نفحة ويدخلنا جمعاً فراديس جنة بجرمة خير الخلق أحمد من به

••••

وفي ١٢ – ذي القعدة – ١٣٥٧ ه قال رحمه الله تعالى :

بلاغ الحب أنني في استباقي فاستانية مني يكون النلاقي يستكي بعدكم مر طول الفراق أحسى الراح منك با خيرساقي جد بعطف يحل قيد وثاقي والحشامن فراقكم في احتراق وجميعي لروحكم في عناق ويعمي ومن سقامي راقي ويس لي ثم واقي حب شيخي أراه حلو المذاق ولقد بز في مجال السباق والقرب في أعرز المراق والقرب في أعرز المراق

با نسيماً سرى إلى أرض حمس وإذا ما وردت دار حبيي با أبا النصر زاد وجدي وقلبي آه لو كنت في حماك قطيناً با إمامي وأنت قررة عيني فقوادي من حبكم في عناء غير أني من فيضكم في نعيم ولو أني أبعدت عنكم لضاقت ولو أني أبعدت عنكم لضاقت با عذو لا في جهله يتارى با عذو لا في جهله يتارى وحبي له المحاسن تتلى برضاء الإله فاز وحاز الوصل

وفي ٢٣ ــ ذي القعدة ــ ١٣٥٢ ه قال رحمه الله تعالى :

بين المحبين سر ليس يفشيه خط و لا قلم عنه فيحكيه الله أنس عازجه نوبا يخبره عن بعض ما فيه

شوقي إله ولا أبغى به بدلاً مناي سرائر كتان تناجيه

0000

وفي ٢٤ \_ في القعدة \_ ٢٥٣ ه كتب رحمه الله تعالى :
وقلت في سيدي ومولاي وقرة علني ، الأستاذ العالم العامل ،
والمرشد الحكامل ، الشيخ محمد أبي النصر خلف الحمدي النقشبندي
قدس سره :

يا أحباي بكم قلي هام فالمحموا الصب الضعف المستهام

واقبلوا من ينتشي من ذكركم وله قلب عن الأغيار صام

••••

آه ما أحلى مقامي عندكم أستقي مندَ نُسَكم في كأسكم وأراعي شمسكم في حيكم ولجياني تزدهي في قربكم

....

إن روحي في غيابي طائرة وبأكناف حماكم دائرة أنسي وروحي فيكم علقت والنفس فيكم حائرة

ليتها دامت سويعات الهنا فأد الصّب محظى بالمنى يشهد الحيب وقد زال العنا فأد دنا ثم دنا ثم دنا

+ 771 -

إن في حمص لناكل الشؤون وأبو النصر بها نور العيون فهو البحر وناهيك بـــه وهو في الإمداد والفيض الهتون

...

أنا مفتون بشيخ ذي جمال وجلال وعلاء وكال في سويداء فؤادي ساكن وحبيبي كرمت منه الخصال

••••

آه كم همت بكم يا سندي ولكم طبت ومنكم مددي ولكم ألبستموني حللًا يا أهيل الفضل بل والسؤدد

\* \* \*

وعلى الهادي صلاة وسلام وجميع الآلوالصحب الكرام ما شدا الحامد يوماً قائلًا يا أحباي بكم قلبي هام

\* \* \*

وفي عام ١٣٦٠ه بعدوصوله إلى مصر، كتب إلى شيخه أبيالنصر ـــ رحمه الله تعالى ـــ رسالة قال فيها :

سيدي ، قد أسمعت الشيخ محمد خالد الأنصاري لما كان في حماة بعض أقوالي في حماة بعض أقوالي في حماة أو لم أقل فيه شيئاً ، مع أنه أجازني بالأذان ، وبأعلى السند إلى النبي يَرَائِكُ عن طريق الإمام البخاري رضي الله تعالى عنه ، وقد يسر الله تعالى لي نظم القصيدة الآتية ، وتوارد على معظمها ، وأنا في السيارة بين بيروت ويافا ، وقد شاء الله سبحانه – وله الفضل – أن يزينها بالنبي صلى الله تعالى عليه وسلم وبحم ، فاسمه

الحريم مشرق فيها واسمكم تال له. والعمرلي إن مقام سيدي - قدس سرد \_ أحق بأن أقول فيه من مقام البيخ الأنصاري ؛ مع احترامي إيام وتبركي به ، وهل يحن المرء إلى غير أصله ? وأيضاً فهل فوعالشجرة إلا منها ، وعلى هذا فقد يكون من أسرالًا البدائي به واختتامي بكم ، أن الأمرر بالخراتيم وأني أسأل الله خيالها لحسنا كحسنكم . هذا واثن أوصلني الشيخ الأنصاري إلى النبي عَلِيْكُ إبساعة عشر شيخًا هو منهم ، فأنا أعتقد أنه ليس بيني وبينه عَرَائِيَّةٍ عَنْ طَرَيَّةٍ عَنْ اللَّهِ عَلَى مُعَالِّمٌ الباب وعن يدكم الوصول القريب إن شاء الله تعالى . أما القصدة فهي :

كريم الخصال بـــدد سارى اطب القلب ساطع الانوار ولمض العرفان عندك جارى والكم شقتنا بحاوالسمار ما معاً كالسحالة المسدرار لى ثناياه نخة الأفكار يلحلل الأعمال والآثار ل بعطف ماكم عظيم الفخار هم نقاة النقاة والأبرار ألجمد الرسل سيد الأخيار كم بذاك الحديث من أسرار بدمي شم عرف المعطار

انتجع مص مطلع الأقار واحظ فها بالجهد الأنصاري ما أبا الفضل أنت فود بمعنساك كر سمعنا منكم حديثاً طريفاً ولكم كنت لالفوائيد أشتي نظر ثاف وفكر صحمح فإلى محقاً أربحث المطايا لكم سيدي نسبت وقد نا إذ وصاتم هذا الحقير بقوم رأسيم أشرف الخلائق طرأ يا بروحي حدايثه واحالاه لیت عینی تراه یالهف نفسی

ساعة لا تقاس بالاعمار جئتكم في مذلة وافتقـار منك لما تجلسوا بانكســـار حبانيه شخى الأنصارى وقد ازدان بالإمام البخاري \_ يا ضا العين \_ من عذاب النار بـــه ذو الجلال من أوزار النصر أرجِّي دخول دارالقرار الحسيب النسيب رحب الدار حاضراً أو أكون في الأسفار ولكرَّمْ حانَّى من الآصار وجهه المستنير بالأذكار ربــه في دياجر الأسحار بكم قد بدا عَلِيٌّ المنار زى بالعفو والإغتفار خالصاً من شوائب الأكدار كلها ذر شارق الأقمار والمحنن ياكويم الحوار

ساعة الأنس بالرسول لعمري يا أبا الطبّ الأمان فإني وقدماً عــداك نالوا أمانــاً هذه وصلتي إليكم بإسناد قـدعلا واستنار فهـو قريب فبأشياخي الكرام أجرني فد'عاکم حاشا برد وکم حط وبمولاي ذي الأيادي أبي سد الأولياء بـــدر سناهم هو والله فی فؤادی مقیم " كم سقاني من الشراب لذيـذأ ولَكُم بِتُ فِي حمَّاةً أَرَاعِي ولكم هاحر المنام بناحي ما رسول الإله هذا أبو النصر فاقىلونى نجيه فأخو الحب يجا أدخاوني به رحاب التداني وصلاتى كذا السلام عليكم وعلى الآل والصحاب جمعياً

\* \* \*

ومن شعره الوجداني القصيدة التالية التي قالها في مصر سنــــة ١٣٥٧ هـ:

فتولى وصفوه في النحيب وعلاه من فوق موج ُ الكروب وهوإن أن قلت : أن حويب عرض الحظ عابساً بقيطوب بعديب يجيء إثر عصب فهو باك من شدة التعذيب وهذا السلاء كان نصبي أملل رحمة القريب المجب ر إذا مادجي ظلام الحطوب فأعذني من لوءـــة التنحيب والرحمان غربة النئى الغريب أفلحاب من فمضك المصبوب وألنلني من الرضــــا مطلوبي صلوات على الرساول المهب

اقت الأرض بالغريب الكئيب غرقت نفسه بلحــة هم زفرات له تخال حصماً كايا لاح بارقي برجاء وتوالت سوء المصائب تُحكي حيل بيني وبين راحة قلى وأشد العناء ما كان في القلب غير أنى وإن دهنى الدواهي في لــالى الآلام برتقب الفج رب إني إلك عض افتقاري وأجب دعوتي وحقق رجائي وأفض نعمة على القلب فيها وأدم لي كما نحب رشادي ومن الله كل آن توالى

## \* \* \*

من غرام محرِّق وقـّاد ب وتاقت روحيلأهلودادي والموى قد بذيب قلب الجماد زاد وجدى في يقظتي ورقادي الله وأنسي وفرحتي في ازدياد

وفي مصر استبدت به الأشواق إلى أحبابه فقال : آه بما تاقمي سور لمدا فؤادي قد ألح الوجدُ المبرِّح في القلـــــ وتهافت مدنفــــاً من هواهم آه من مهجتی ومن حسر قلبی إن تراءوا للروح في النوم أصبح

أوأتاني منهم لطيف كتاب يا أهيل الوف تحية قلب إن هجرتم ففي حناياه باك

عظمت منهم ألدي الأيادي قلبته نار الجوى والبعاد أو وصلتم ففي الجوانح شادي

\* \* \*

إلا الرجوع إليك يا رباه غوثاه مما قد عرا غوثاه أو آه ممستغفراً مما جنته يداه إلا الدء الله عنا ودهاه وأرحه مما قد عنا ودهاه

وقال في الاستغفار:
يا أرحم الرحماء مالي حيلة
أناقد أسأت و أنت ربغافر
ياسيدي يامن إليه شكايتي
أدرك بلطفك نادمآذا حسرة
ماللضعف إذا ألمت كربة "
يارب نفس عن عبيدك كربة"

\* \* \*

ومن الاستغفار أيضاً قوله: تا الله بابُ العفوبابُ واسعَ وبرحمة الغفار أطمع أن أرى يا رب إن الذنب أثقل كاهلي بدّل بفضلك حالتي وإساءتي ياقلب حُلَّ عزيمة الإصرار فعساء يوحم مثقلًا بقيوده

هو الألى عكفواعلى الاوزار أبداً بعيداً من عذاب النار وغدوت محسوباً من الأشرار حتى أضاف لزموة الأخيار والجاإلى الرب الكويم الباري ويحلتُه أمناً وحسن جوار

وقال برقى أخاه شاعر العاصي بدل الدين الحامد : طالعتني بأسوأ الأخبار و ادی اسی و شب او ادي وإحداء حالو كسجع الهزار والقد كان نزهة الشمار ولظمآ منطب الأشعار مكرم الأبطال والأحوار الموعاني رعابة الأبرار وله انجابغهب الأكدار بهوائي وتلك حال الحمار ن لقلب الرحيم من أضر ار مؤمن بالعلى ذي الاقتدار عالقالسر بالوسول أمين اللمسلم ذمي الفضل أحمد المختار الرتجى منكم كريم الجوار الأخطاء والأوزار ملك مدأ أفضى لدار القرار ن أ فأنت العفو أ كرمجار لله نور الأنوار شمس الفخــار وتلاه العباد ُ في الأسحار

يا لها ليلة كوتني بنار غاب فهايدر فطال سهادي سكن الرمس طامتاً بعدشدو لهف نفسيء له أمسي وحيداً علأ القوم حكمة وبدانا ولهصرخةإذا الحصمأزري كنت في حجره صغير أيتما حاطني من حنانه بإطار و لقد كان ذا حنان رفسق ماله للأذي أعتاد وما كا أمر الحير والرضاأنت عبد سيد الرسل وافد مقدأتا كم وشفاعاتكم حديثا وقدمأ ربفارحم يدرأوعامل بلطف واجعلنه في جنة الحلدجذلا صل مولاي الرضيت على حية وعلى الآل ما ترتل وحبي "

\*

وقال في الراضي بقضاء الله وقدراه!

+ 777 -

ولو لاالر ضاضاقت بناسيعيّة الفضا ويا أبها النَّاوي وحيداً محفرة من الأرض إناذا كرون لمامض عزاء قلوب ناضجات من الأسى لفقدك ، أن العش كالبرق أومضا

رضينا بما قيد خطه قلم القضا وكتب \_ رحمه الله تعالى \_ بين بدئ الأبيات التالية :

قلت رثاءً على لسان أحد إخواني يبكى صديقاً له مات اسمه

عدالله:

وأنت أعبد الله خير صديق وما بننا من نكرة وفروق وإنى بالسلوان غير حقيق من الهم والإحراق غير طلبق وجادك غىثالفضل كل شروق

رعىالله عهدأ كنت فيه رفيقي لقدنعمت روحي بروحك حقبة وهاهرحزني مذثوبت مصاحبي وأني لقلبي أن يسر وإنه سقى الله قبراً أنت فيه موسد"

وله في الحنين إلى الأصحاب والأوطان قصائد كثيرة مر بنا بعضها ، ولنستمع إلى قسم آخر منها :

قال – رحمه الله تعالى – يمدح صديقه الأول عالم المعرة الشيخ أحمد الحصري حفظه الله تعالى:

> فك الكرامة والمرة ك الروحُ تسرح في مسرة في القلب إمساء وبكرة أنسى ولاقتنى المضرة تى فوق دارات المجرة

حُست باأرض المعرة فلك الحاة وفي حما منك الذي هو ساكن إن غاب عني غبت عن آو کان عندی کان بــ

د آور تمن أشاه عُذرة <sup>(۱)</sup> وكتب إلى بعض أصدقائه في مطهر بعد عودته إلى حماة : لعبد المعز وعبد البديع (٢) وخلف ذكراه بين الضاوع وهذىءوني وهذئى دموعى ومامن مجيب ومامن سميع الممطار شوقي وشت ولوعي أتلوح عامهم سمات الحشوع

حته قد ملا الفؤا رعي الله دهر أ سعدت به وحثى زما أمضي وانقضي أحماي هذا فؤادي لڪم لقد فعـل الشوق بي فعله تركت بمصر صحاباً كراماً رجال لهـم في التقي مأرب وفي حلب من إلى حماة ونواعرها ، فقال :

ة إذا نسيم الصبح هبا ع وأهلها بعداً وقربا ض وقد حرى حلو أو عذبا قى الدمعُ فاكمة وأبًّا إني رأيت البعد صعبا د وماتهذاالقلب كربا ومجقم لم أجن ذنبا قد كنت والله المحما

آهـاً على وادى حمـا آهـاً على تلـك الربو النهر مختلوق الريا دولايه يبكي ويس أني أرى ذاك الحمي ? مذغت عنه بكي الفؤا يا من بقلبي ودُّ هم لا تقطعوني أنـني ولما عاد إلى حماة حن إلى حلب وإلى أصحابه فيها ، فقال :

<sup>(</sup>١) عذرة : قبيلة عربية اشتهر أفرادها برقة قلوبهم ونبل مشاعرهم (٢) اسمان لصديقين له من مصر .

واملئيني من نفع طبك ريّاً كنت فيه عن اللغوب قصيا يرجم العهد عهدنا الذهبيا كنت منهوقت التداني خليا يا أحباي كان عيشاً هنيا فلقد سيقت الكروب إليّا

يا رياح الشمال أهبي عَدَيناً آه لو دمت لي ودام زمان يا أخلاي هل معاد إليكم مذ بعد تم أعقبتموني حزناً إذ سروري بكم عظيم وعيشي إذ سروري بكم عظيم وعيشي إيه ياصحب أهل شجا كم بعادي؟

ولشدة حبه للجمال وتذوقه له ، أقبل على محاسن الطبيعة يصفها ، ويتخنى بمحاسنها ، ويمجد مبدعها ، وبارئها سبحانه وتعالى .

وفي إحــدى مفكراته كتب في ١٠ / ذي القعدة / ١٣٤٨ هـ ، فقــال :

و يوشك الربيع أن يقو ض خيامه الرحيل، فودعوه بشم وروده ولثم خدوده ، واغتنام أوقاته ، وشرب كاساته ، وإني بادئكم بهذا ، فسأقوم إن شاء الله تعالى برحلة أطفىء بها أوامي ، وأروي بها غلتي ، من التمتع بجمال هذا الفصل ، والضرب في أرض الله بالطول والعرض ، هابطاً بطون الأودية ، وصاعداً قمم الجبال ، فقد فتنني الأرج اللطيف لا القد الظريف ، والحدائق الغناء لا القامة الهيفاء ، والجنان الحضرة لا الحدود النضرة ، ولا تعجبوا من هذا وإن كان جنوناً ، كذا خلقت وما لذة العيش إلا للمجانين . إه » .

ولماكان في مصر، قام برحلات كثيرة في بلادها وقراها ، حتى وصل إلى أقصى الجنوب إلى الأقصر وأسران ، وزار الفيوم ورأى فيها جو بلده حماة وخاصة نواءيرها ، فقال في رحلاته هذه قصائد متعددة

ضاع – ويا الأسف – كلها ما عدا القصيمة التالية ، وجدتها في مفكرته بتاريخ ١٥ ذي الحجة ١٣٥٦ه قال – رحمه الله – في أولها :

في هـذا اليوم خرجت إلى منتزه القاطر الحيرية ، وعدت إلى

القاهرة بعد العشاء:

وقد علقت ببهجتها الحواطر و کل بر صاحبه ببادر مني ً قد كان مكنون الضائر للحلو منه للعين المناظر واحسا لحسيرقد سكن السرائر راعشاب له منها ستائر ظلالاً نتقي حــر الهواجــر يشارك في حديثي أو يشاطر لأمجاد لهم تشلى المآثر طلاح الدين عن كل المفاخر وأقد نعمت بها منا النواظر كا مال العذاري بالغدائر الراف لنا الهنا أجلى المناظر يهايونا ويا نعهم المساير

خرجتا بكرة لمغى القناطر وكنا اثنين المس لنا سوانا ولما أن بلغناها بلغنا ورحنا نبتغى ربعا خصما فإن القلب ذو شغف محسن جلسنا في بسط قد تحلي وملنا هكذا حيث انتحينا وكان مرافقي خير الندامي أخو فضل وذو نبل سلبل له شم وأخللق ويغني أنسنا في الخيالل واغتبطنا وأغصان تمثل بالأزاهر ظهرنا فوق ظهر اليم كيما وعدنا والسرور لنبأ قرين

وعب الجمال محب للرحلة ، وسيدي ــ رحمه الله تعالى ــ كان كثير السياحة دائم التنقل، ولما كان يدرس في حلب قام برحلات كثيرة في نواحيها وقراها والأقاليم القريبة منها، حتى وصل إلى الاسكندرون ومر في طريقه على مدينة أنطاكية ، ولقد سجل الأبيات التالية في مفكرته عنها ١ محرم ١٣٥١ ه :

في هذا اليوم سافوت من حلب إلى أنطاكمة .

سرنا نرومك أنطاكية الروم ونبتغي حسن منظور ومشموم الشوق يجدو بنا والحب يدفعنا وفي جنانك تفريج لمهموم يا ليتني عشت دهراً في حمى بلدي في مربع هو من خير الأقاليم الغصن يختال والأرواح باردة والطير يصدح مسرورا بترنيم وعن دمشق كتب مايلي : ١٦ ربيع الأول ١٣٥١ ه .

إن رمت تنظو جنة الدنيا ففي مغنى دمثق يسر طوف الناظو فاشرع إلى بجو الجمال الزاخو فهي الخريدة تزدهي في حسنها وتتيه إذ تجلي بوجه زاهر

وفی ۱۲ جمادی الأولی ۱۳۵۹ ه وقبل رحیله عن مصر قال رحمه

وإذا أردت محاسناً قد حمَّعت

الله تعالى :

ذبت يا مصر مذ عومت رحلا كنت بمن رمّوك بالنكر لكن صانك الله من صروف الليالي وكذا دمت ما بقيت منـــارآ ما أحىلى خمائـلًا ومروحاً هب فيها النسيم يسحب ذيلًا وجرى النيل صافياً سلسبيلًا

ولو اسطعت عشت فلك طويلا عاد صوت النكبر قولاً جملا وتناءت عن جانبك قفولا لفخار وللعلاء مقيلا مرتبع الروح بكوة وأصلا يؤنس الروض فاترأ وعلىلا علك القلب أو يبل علىلا يا رعى الله ما وقفت عليه حير أن نلت بالهذا المأمولا المتشعري يامصر هل ثم عود بعد بعد وهـل أنال وصولا أنا إن عشت عن حماها بعيداً تخذ القلب نحو مصر سبيلا وللصوفية غزل رمزي يرمزون به إلى معاني رفيعة ، ولسيدي وحمه الله تعالى \_ في هذا الشأن بعض القصائد ، منها قوله :

فرقة منك يا حبيب وإن أمر الهوى عجيب ونار حبي لها لهيب وهاك قلبي به وجيب وأنت ياسيدي الطبيب تا الله ولهانكم غريب لزال بأس وزار طيب

حتى جننت بعينك السوداء أصمى الفؤاد ومر في الأحشاء هللا رثيت لعلتي وضائي ولأنت مبعث راحتي وعنائي ترفي أقام على عظيم الداء يرعى الجمال بعفة ووفاء متستراً عن أعين الرقباء فابعث لنا في الحب نور رجاء

فرقت بيني وبين عقلي ورحت حيران ذا ولوع عجر"ق الشوق في فؤادي وها حشائي سها حنين وقد أضر الهوى بروحي ألا حنان على غريب ولو رحمتم بكاه يومأ وقوله:

ماكنت أحفل بالسواد مزو قاً سهم مريش من عيونك صائب يا أسود العيني سحر فيها منك السقام وفي رئاك شفائي يا ويح قلبي مذ رأى عين المها قلب بأعطان المحاسن موثق طيب الحياة إذا خلا بحييه بعثت عيونكما تحب من الهوى

إنى أرى هذا السواد تألقاً وعساه يغمرني فأغدو ناثرآ و قرله :

وايس له – رحمه الله تعالى – في الهجاء شيء سوى قصيدة واحدة هجا فمها الذباب ، وهي :

> قبحت من طير يقوم وبرتمي مها طودت تعود ،تلك وقاحة قد صرتمعوو فألدى كل الوري كم تزعج الأحساب في خلوانهم يا أثقل الثقلاء حسبك ما مضي أرقتني وحرمتني طب الكري لاصفو إلا إن رأيتك نائماً ومن شعره بالدعابات .

لي دون رتبته سنى الأضواء وأتبه في مجبو من السراء

جذبتَ يدي إليك فسرت أسعى وقلبي قائلًا سمعــــأ وطــاعه " لعمرك ما المحب أخا امتناع إذا ناداه من يهوى أطاعه م حبيب الروح إماشاء أمراً رآه المدنف المضني متاعه لدى هذا الحبيب:مي وروحي فيا ويلاه إن شاء الإضاعه

فوق الموائد بالوقاحة مُعلمَم وبها لعمري عدت غير مكوئم بدناءة وبرا وأسمت بمسم ولكم تغير على الرُّقود النوّم وكفاك شرأ وامتياحاً مندمي بشنيع طنات وسوء تهجم إذ أنت يا مشؤوم أصل تذيمتي

قال رحمه الله تعالى : وقــــد ألفتني هرة ، وكنت أشعر بشفقة عليها ، فولدت في هذه الأيام ثلاث قطط صغيرة ، فقــال الأخ الكويم الشمخ سعمد المسعودي البابي مهنئاً لي بذلك : لجار المونوات من خير الهوارين لإزلت كنزأ وذخوا للمساكين

منك هوتك السضاء قد ولدت عاشت وغدوعاشوا حامد بالكم فقلت محساً له:

وهنتك الهرة السفا وما ولدت خلص فؤادي وقلى من شياطيني فكن لهم محسنا براً وإن فعلوا الذلبا فدونك ضرباً بالسكاكين

ولما ولد للأستاذ الشاعر منذر شعار ولده نعمان ، أرسل له الشيخ رحمه الله تعالى \_ يهنئه بولده، فقال له داوة ونهنئة لولدي الباروأخي الرفي ، الشاعر منذر الشعار بولده نعمان ا، على معتبتي عليه بخمويات أبي النواس ، والحر رجس من عمل الشطال (١) .

يا نعيان عشت في خير نعمى وإسامت بـك المعالي الأسمى وتلاقت بك الحظوط جملا الم حساناً وصرن وصفاً ووسما يا هلالاً ينمو ، سميُّك في النا اس مليك قد حاز حزماً وحلما فإلى النم سر بأوج رفيع في فواد يفيض حكماً وعلما وتهان لمنفد أرتضها مدغدا والدآ لهذا المسمى

ولعل أعظم مداعباته الشعرية قصيدة الفول التي سبق ذكرها ، والقد حظيت بشهراة كبيرة بين طلاب الأزهر في ذلك الزمن ، حتى إن

<sup>(</sup>١) بين الأستاذ منذر سبب العتاب ، فقال : كنت قبل ذلك بيومين أو أكثر كتبت فصلًا في صحيفة الفداء قلب فله : إن خريات أن النواس من رائق شعر العرب، وكلاماً كهذا، وأطلب الحديث وأنا أستغفر الله بما كرهه لى أستاذى الصالح رحمه الله .

الشيخ عبد الباري خطاب قام بتشطيرها، أذ كرها فيا يلي تتميماً لصورة الدعابة الشعرية :

لقولة حـق كالشعاع مضيئة فقد عاد هذا الفول، موضع فتنتي بخار مشاها من حرارة مهجتي أعد لاشتياتي في خبال وحيرة

ألا يا محب الفول أصغ لقولتي ولاتعذ ُلنتي واقتصدفي ملامتي ومهما أجد قدراً بفول مليئة وربح شذاها كالأماني تحققت

••••

ونهضم أمعائي وتختل فكرتي فيخذلني صبري وتضعف قوتي فعدت كنيضو<sup>(۱)</sup> في تلافيف ظامة وأرقني فيه لذقدني ولحيستي يسيل لعابي إن شمت عبره ويجذبني هـذا العبير بسحره ولا تعجبن حبيه حقاً أضر بي وحيرنيمذزرت في الجوعقدره

••••

على ربحه من بعد يوم وليلة عليه بعـــزم صادق وبهمة تسير بتوجيهي إلى خير وجهة وكن سامعاً قولي مجلًا نصيحتي وعينيَ قرت منذ رأتنيَ مقبلًا وأشعر أني حين أقدم هانمًا ألا يا كب الفول خذني مربيًا ولا تتهاون في نصيحة عارف

••••

وحسبك أن الشؤم شر مصيبة فإن اسمه يقضي مجسن المظنة

ففول فؤولفابتعد عن تشاؤم حدار تظن السوء بالفول مرة

<sup>(</sup>١) النضو : بالكسر حديد اللجام . والمهزول من الإبل. إه قاموس.

حظيف إذت منه باطب لذة وإنك إن تأكله كل صبيحة تر الخار سعا في الضعى والعشبة فَقُرْبِهِ مِاذَا الشُّوقُ فِي كُلُّ أَزْمَةً

رواناً عن أسلافنا خير أمة وثوم وفجل واخلطنه بشطئة کریم بزکیه بخیر شهیة له الفضل في تحصيل طيب ولذة

فكله ىلىمون وزبت طعينة أضفنا إليه قولهم في رواية ولا تزهدن في هذه فهي عنصر يقولون عنه في الأسانيد إن

ذولو عزامات من شيوخ وفتية بلغنا باكل الغول حدالبطولة

إلا يا محب الفول إنا لمعشر أتسألنا عن محدثًا ، وجوابنا كن راشد أواقيل وصة وامق (١) له في اختيار الأكل أبرع خطة ولا تتحير بين لحم وكفتة وعن حب هذا الفول لا تتلفت

له إلى بعدي عنه يسفك عبرتي أرواح وأغدو وهو قبلة معدتي

الالبت شعري هل أعبش مصاحبًا من الناس مشغوفًا بتأييد فكرتي فتبقى بانصاريمع الحب صحبتي وإن غرامي فله غير مفادقي إذا الجوع أصلاني تخيلت قدره وهلذا لعمر الفول أصل بلتي

أما وعبير الفائحات بعطر. وطاد يجب الفول في كل نغمة

<sup>(</sup>١) ومقه : أحبه فهو وامق . إه قاموس .

له القلب مرعى في منام ويقظة وقد ذوبت° قلبي تباريح لهفتي عرفت بجب الفول بين عشيرتي ينادي جياعالبطن في كلوجية وقد علم الأقوام أني ً مدنف وذاع به اسمي كالنسيم وأنني

كأنى أدعوهم لفعل الفريضة وإني لأرجو أن يدينو بنحلتي وشدة إشباع بـــارخص قىمة ومنحسن لونقد تجلئي بشقرة

أهيب بقومي أن يهبوا لأكله وما زلت أدعوهم بشتى وسائلي ألميعلموا مافيه منطيب مطعم وما فيه من تمشيله قلب عاشق

عسى قدرة الفوال يعبق ربحها كاعبقت بالعطر أرجاه روضة وتمشى به الركبان شرقاً ومغرباً فيظهر فضل الفول في كل بقعة لكموأمان صاغها ذوب مهجتي لكم من فؤاد عامر بالمحلة

وأنتم أهيل الفول أزكى تحبة دعوتبأكل الفول في كلجوعة

دعاني لتشطير القصيدة أنها تشيد بجبالغول أكل الكتيبة تم هذا التشطير في ٢٤ صفر ١٣٦٠ ه بالقاهرة ـ مصر .

وأما نثره ـ رحمه الله تعالى \_ فقــد مر" معنا الكثير منه ، فيما عرضت من رسائله وخطبه ، ولهذا سأختم هذا البحث بذكر نماذج من رسائله لخاصة تلاميذه ، لأنها لون خاص متميز من أدبه النثري ، وهي تظهر لنا أسلوبه ــ رحمه الله تعالى ـ في مخاطبة تلاميذه وإرشــــادهم وتوجههم .

أرسل إليه أحدهم من مصر حيث يدرس في الجامعة الأزهرية \_ رسالة ضمنها قصيدة بمدح فيها ، فأجابه رحمه الله تعالى قال \_\_\_\_\_ لا :

د من الحقير الفقير إلى الله تعالى الخيد إلى ولده الحبيب...
وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته وبعد: فإني أحمد الله العظيم
الذي لا إله إلا هو سبحانه ، و أصلي وأسلم على حضرة رسوله الكريم
صلى الله تعالى عليه وآله وسلم تسليماً

قرأت كتابك الكريم ، وإن ما أفضيت فيه من العاطفة الجيدة ، كنت أحسه من نظراتك إلي ، وبمايظهر على صفحات وجهك ونبرات صوتك . فإذا أفضت في كلامك ب من بعد ، فإنما تترجم عن وأقسع أكيد ، وحب عتيد ، والله المرجو أن مجعله منه سبحانه وإليه ، وفي سيله اجتاعاً وافتراقاً عليه .

يا ولدي ، الأرواح مجاضر بعضاً بعضاً ، وتتجاذب على القرب والبعد جميعاً ، بل لقد يكون البعد أمتع ، وعن الانحراف أمنسع ، فإن الشوق حارس الأفئدة من التحول ، وباعثها على التعلق ، فيكون التآخي في الله قوياً سوياً ، ومجيداً ومديداً معاً .

ثق أنني أحمل لك في نفسي عاطفة هي بالأبوة أشبه منها بالأستذة، على ما لهذه من شرف وعلاء ، واثن كان هناك استخلاص قلبي مني لبعض تلامذتي الصادقين في الولاء ، كفلان وفلان وفلان إلخ . . . فأنت منهم ، أنت من هؤلاء الذين أتمنى لهم على الله سبحانه أطيب الأماني ، وأرغب إليه عز وعلا في أن يجعلهم منأهل الحسنى في الآخرة والأولى . وبعد: فالمحمود الله عز وجل على ما وفقك إليه من تيسير الانتساب إلى الجامعة الأزهرية ، هو المشكور على هذه النعمة ، وإن الاغتراب في العلم مبرور ، فيه ثبوت الأجر ، وانتفاء الوزر مها صحت النيسسة وخلصت الطوية .

ما كنت أحسب أنك شاعر ، وشاعر مسموع ومطبوع ، إلى أن قرأت قصيدتك التي أتحفتني بها ، وما أنا لها بأهل ، ولكنه الصدق في المودة ، إنه لينطق الأبكم ، ويحيل الباغم (١) صادحاً ، بله الذكي المبين ، وإنك لناطق وامق ، وعجب صادق . . إ ه ،

وأرسل إلى آخر ، فقال في مطلع رسالته :

د ولدي الحبيب . . .

وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته ، وبعد : فإن القلوب متقابلة والأرواح متناجية ، والدنيا راحلة ، والبقاء في دار القرار ، وحسبنا الحب في الله، والسير في ركب الصالحين، والانضام إلى قافلتهم المباركة التي رضيت عن الله ورضي الله عنها . . إ ه ، .

وفي رسالة أخرى إلى تلميذين من تلاميذه قال :

﴿ أُوصِيكُما بِتَقْوَى الله ، والبعد عن نخالفة أموه سبحانه وتعالى،

<sup>(</sup>١) الباغم : الذي لا يفصح لصاحبه عن معنى ما يحدثه.كذافيالقاموس

وإني أرجو لكما ولي ولأبنائي الطلاب الصالحين خير الدنيا وكرامة الآخرة . . إ ه » .

وفي رسالة أرسلها قبل العيد لبعض للاميذه ، قال فيها :

« إن لكم في السر منازل حية ، وكلكم لاصق بقلبي ، وعالق بوحي ، والذي سلتي ، أن أيام العاب وشيكة الانقضاء ، وباللقاء يتضاعف السرور بالعيد . . إ ه » .

ولقدكان – رحمه الله تعالى – ربيعاً كله في أنسه ولطفه ، ربيعاً في روحه ، ربيعاً في أخلاقه ومعاملاته ، وكم كان عب الربيع!! ولنستمع إليه ، وهو في شبابه ، مجدثنا عن الربيعوآ ماله وأمانيه في الربيع:

« الربيع شباب الزمان ، وروح الحيوان ، به تلبس الأرض زخوفها ، وتزهو السماء بزرقتها ، ومخلص أديمها في الغائب من السحب الكثيفة ، إلا ما كان من بعض قزعات تزين الجو وتزيده رونقاً وجمالاً، وبالجملة فإن الدنيا في هذا الفصل تظهر بلباس جديد ، جمعت فيه شتى المحاسن . فالناس به مغومون ، وعلى حسنه مجمعون ، فهو مضرب الأمثال في الرقة والجمال ، والضالة المنشودة في الحل والترحال .

حسن الربيع أمر مسلم لا جدال فيه ، والذي محسن بنا أن نذكره ، أنه متفاوت مجسب الأمكنة ، فليس كل ربيع ربيعاً ،وما ربيع الصحارى القاحلة كربيع البقاع النضيرة ، وليست الوديان ومنحدراتها وبطونها ذات الخائل البهجة ، كالمُحْزُون والأراضي الصعبة

في المفاوز المهلكة ، وإن على طالب حسن الربيع ومبتغي وصاله ، أن يرتاد لنفسه منزلاً رحباً حميلاً ، يجمع جل المحاسن إن لم يجمعها كلها ، حيث تحلوفيه الإقامة ويطيب العيش .

يسرح بي الحيال أحياناً ، فتتمنى على النفس أماني مستلذة ، يصعب حصولها ، ويعز نوالها ، فأصغي إلى حديثها شاعراً باللذة منه ، شأن من يندفسع وراء آماله الحلوة . وهاك بعضاً منها .

أريد منزلاً في جبل خضر نضر ، تنحدر منه الأنهار ، وتكثرفيه الينابيع ، تتناوح أغصانه ، وترق نسماته ، مشرف على قسم مى البحو، وجانب من البر ، فيتمتع الطرف بمشاهدتها ، وكل له جمال .

وأرغب أن يكون هذا المنزل في جانب قرية إسلامية ، محرص أهلها على دينهم ، فلا يعكر صفو الحياة رؤية الفجور والفسوق ، وأن يكون لي قرين حسن النعت والصفة ، موطأ الأكناف ، في دمائسة أخلاق وحسن عشرة ، وأن يكون عندي من الكتب ما يهواه قلبي ، فأدرس العلم الذي أحبه ، غير متكلف لما استصعبه ، ويستعصي علي من غيره ، وأن يكون لي وارد بسيط ، فأعيش كفافاً مطمئناً ، وادعاً في ظل الهناء ، تاركاً متاعب الدنيا وكدوراتها ، أشهد شروق الشمس وغروبها ، وطلوع الكواكب وأفولها ، وأرقب سير الفصول وتقلبات الكون ، وهكذا حتى يأتيني اليقين .

وما أحسن الأمر إذا قمت أحياناً برحلات ، انتجع فيها الرياض والجنان ، ذائقاً لذة التنقل من مكان إلى مكان .

هذه بعض أماني نفسي ، وأذكر أني كنت حدثت بعض إخواني بنحو هذا ، فقال لي : إنك تجد أمنيتك في الجنة ، والله المستعان في التوفيق للعمل الصالح ، ونوال رضوانه ، وما ذلك عليه بعزيز . . إه،

لعلك يا سيدي وجدتها بفضه وراحت ، مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً .

وبعد: فالحديث عنك ياسيدي الماينته بعد ، ولاتؤال له بقية ، والحد أن يهي، فرصة مواتية لتكميله . كما أساله تعالى حسن الحتام ، والوفاة على الايمان ، وأن يجمعنى بكم يوم القيامة ، تحت لواء سيد المرسلين ، عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم .

تنويه وشكل

لقد كان للجهود التي بذلها الأستاذ الكريم محمد علي دولة في تصحيح الكتاب وتنسقه ، فضل كبير في إخراج الكتاب بهذا الشكل ، فجزاه ألله خير الجزاله ووفقه لكل خير المؤلف

## المسكراجع

- إحياء علوم الدين للإمام الغزالي
- لا الناس إلى أحكام الحيض والنفاس لعبد الحميد طهاز
  - ٣ ــ الأنوار القدسية للشعراني
    - ع \_ بوارق الحقائق للرواس
  - ه ـ الترغيب والترهيب المنذري
  - ٦ التعرف لمذهب أهل التصوف للكلاباذي
    - ٧ ــ التعريفات للجرجاني
      - ٨ ـ تفسير البيضاوي
  - و ـ تنبيه الفكر إلى حقيقة الذكر لحمد أديب كلكل
    - ١٠ تيسير الوصول للشيباني
- 11 حضارة الاسلام ( مجلة دمشقية ) عدد خاص بالشيخ الحامد رحمه الله
- ١٢ ١٢ ١٤ ردود على أباطيل، الحطب المكتوبة، الرسائل المحفوظة للشيخ الحامد رحمه الله
  - ١٥ رفرف العناية للرواس
  - ١٧ ١٧ صحيح البخاري ، صحيح مسلم
- ۱۸ ۱۹ الفتح الكبير السيوطي ، فيض القدير شرح الجامع الصغير المناوى
- ٢٠ ــ ٢١ ــ القاموسُ المحيط للفيروز أبادي، كشف الحفا للعجلوني
  - ٧٢ ــ ٢٣ ــ مجمع الأمثال للميداني ، مختار الصحاح للرازي

مقدمة المؤلف

الباب الأول ( مراحل حياته رحمه الله تعالى )

حماة ٩ ـ الشبخ محمود الحامد . الم ولادته ١٢ ـ البتمان ١٤ –

نشأته العلمية ١٧ - الدرسة الشرعية في حماة ١٨ أ - المدرسة الحسروية الشرعية في حلب ٢٠- العودة إلى حماة ٢٤ - الرجلة إلى مصر ٢٧- الاستقرار

في حماة ٣٦ \_ جهاده الوطني ٣٦ \_ جهاده الاجتاعي ٤١ - جهاده

التعليمي ٥٥ - الموحلة الأخيرة ١٨

ذكرياتي عن العلامة الراحل في آلجو المراحل

ظهور المرض على \_ تطور المرض ١٥٥ - السفير إلى بيروت ٥٧ -في مستشفى المقاصد الاسلامية ٥٥ - اللزفة الرابعة ٦١ - قبيل العملية الحراسة ٢٤ ـ العملية الجراحية ١٥ ـ فترة الصحو ٦٦ - حقياوة

العاماء بعالم الأولياء ٢٨ ـ قبيل العودة إلى حماة ٧١ ـ وداعه الدنيا٧٧ -

العودة إلى حماة ٧٤ إلى جوارالرحن ٧٤ - تشييع الجمان الطاهر ٧٥-

الطريق إلى الله تعالى ٧٧ ــ خاتمة ٨٠ الباب الثاني ( مجامده العلمية )

AT

تميد ٨٥ - القرآن الكريم ٨٦ - اللبنة عه - الديرة الشريفة ٩٤-

الحديث الشريف ٨٨ - الفقه ١٠٠ الم العامية ١٠٦ - إنتاجه العلمي ١١٠ ــ الإستفتاءات الشرعبة ١١٨

الباب الثالث ( محامده الصوفية )

تمهد ١١٧ – الصوفية ١٢١ – الصوفية والسلفية ١٢٣

أركان التصوف 187

أولاً: الذكر

حقيقة الذكر ١٣٢ - الذكر وسيلة لاغاية ١٣٣ - شروط ذكر اللسان ١٣٤ - تحريم التحريف في أسماء الله الحسنى ١٣٥ - ذكر اللسان ١٤٢ - الأحوال ١٤٤ - تهدئة الحال القلب أفضل من ذكر اللسان ١٤٢ - الأحوال ١٤٤ - تهدئة الحال بوصل بالإكثار من الصلاة والسلام على النبي ١٤٧ - التمكن في الحال بوصل إلى المقام ١٤٩ - الأحوال عند الصحابة ١٥٠ - صاحب الحال لا يقلد اثناء غلبة الحال عليه ١٥١ - القبض على ناصية الحال ١٥٢ - الأحوال والأعمال ١٥٣ - الشطح والتحذير منه ١٥٤ - رسالة الشيخ إلى شيخه والأعمال ١٥٣ - الشطح والتحذير منه ١٥٥ - رده على من قبال بنجاة أبي النصر في رد بعض الأمور الباطلة ١٥٧ - رده على من يقول بأن المطيع والعاصي سواء أمام الحق عز وجل ١٦١ - رده على من يقول بأن أهل النار يتلذذون أمام الحق عز وجل ١٦١ - رده على من يقول بأن أهل النار يتلذذون فيها ١٦٢ - رده على من يقول بنجاة فوعون ١٦٥ - رده على من قال بوحدة الوجود على من يقول بنجاة فوعون ١٦٥ - رده على من قال بوحدة الوجود

ثانياً: الشيخ المرشد

ضرورة صحبة الموشد ١٧٤ – تعريف الشيخ الموشد ١٧٥ – شروط الموشد ١٧٥ : (١) الإجازة بالإرشاد ١٧٥ (٣) العلم الواسع والعمل

بالعلم ٢٠١ (٣) الترفع عن مال المريد ٧٧ (١) المرشد ليس معصوماً ١٧١ (٥) الإخلاص ١٧٨ – المرشد الكامل نادر في هذا الزمن ١٧٨ – الصلاة على النبي تقوم مقام المرشد عند فقده ١٧٩ – الكرامات ١٨٠ – الطريق النبي تقوم مقام المرشد عند فقده ١٩٩ – آداب الذكر ١٩١ الشريخ محمد أبو النصر خلف و حمد الله تعالى ١٩٤ الشيخ محمد سميم خلف و حمد الله تعالى ١٩٠ د كو سلسلة شيوخ الطريقة النقط بندية و حمهم الله تعالى ١٩٠ الباب الوابع ( محامده الخلقية النام ١٩٠ – الأمر بالمعروف النبي عن المنكر ٢١٥ – الزهد والتراضع ٣٣٢ – الوفاء ٢٣٢ – الوفاء ٢٣٢ – الوفاء ٢٣٢ – الوفاء ٢٣٢ – الوفاء ٢٢٢ – الوفاء ٢٠٠٠ – الوفاء ٢٢٠ – الوفاء ٢٠٠٠ – الوفاء واللوف

بعض أوصافه وحمدالله تعالى كاسجالها الله كتور محمد سلمان نجار ٢٥٧ الباب الخامس ( عامده الأدبية ) الماس ( عامده الأدبية ) الم